

ظلم کےخلاف امن پیندوں کے ساتھ اتحاد

كيلكوليٹراسپيشلسٺ'' انجينئرعلي مرزا''

غزوات نبويها قدامي يادفاعي

کیا کتی میں انگلیاں مسواک کے برابر ہیں؟



علامہ عینی رحمہ اللہ کا قول ابن تیمیہ رحمہ اللہ کے دفاع میں

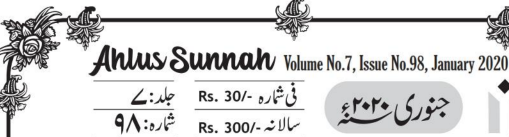
علامه بدرالدین عینی حنی رحمه الله نے ایک کتاب "الردالوافٹ،"

کی تقریظ میں شیخ الاسلام ابن تیمیدر حمداللہ کی پرائی کر نہ میں سرمتراہی

كى برائى كرنے والے كے متعلق لكھاہے:

ولیس هو الا کالجعل، باشتمام الورد یموت حتف أنفه ، و پخص گندگی کے کیڑے کی طرح ہے جو پھول سو نگھتے ہی مرجا تا ہے '

الجامع لسيرة ابن تيمية: ص: ٩٣٠ م]











# ر مرست : رضاءالله عبدالكريم مدنى



ايد يير: كفايت الله سنابل الله التيرير: خليل الرحمن سنابلي

معاونين: ابوالبيان رفعت سلفي . حافظ امتياز احمد رحماني

فورمينتك :شفق احدمحم عديل محمدى 🐞 گرافك دريزائنز : طارق بن عبدالرحيم شخ

سی،ای،او: زیدخالدیٹیل مجلس مشاورت شخ محفوظ الرحمٰن فیضی پ دکتورعبیدالرحمٰن مدنی

شخ نورالحن مدنی
 شخ محرجعفرالهندی

ميكزين ممبرشب رابط نمبر: 8291063765 / 82910400



خطوكتابت وترسيل زركايية:

Islamic Information Centre, Gala No.6, Swastik Chamber, Below Kurla Nursing Home, Opp. Noorjhan-I, Pipe Road, Kurla (West), Mumbai - 400070 | Ph.:022-26500400 Website: ahlussunnah.co.in | Email: ahlussunnah.m@gmail.com

Owner/Printer/Publisher: SAAD KHALID PATEL

Printed at: Bhandup Offset & Designers, 1009 Bhandup Indl.. Estate, Pannalal Compound, LBS Marg, Bhandup (West), Mumbai - 400078

> Published at: 106 Fateh Manzil, 4th Floor, Victoria Road, Sant Savta Marg, Mustafa Bazar, Mumbai - 400010

Islamic Information Centre, Managed by: 🎇 ILM FOUNDATION Regd. No.23181

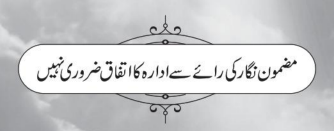








| 05 | الديير                        | ظلم کےخلاف امن پیندوں کےساتھا تحاد              |
|----|-------------------------------|-------------------------------------------------|
| 07 | عبيدالله الباقى أسلم          | علم عقیده کی چندا ہم مصطلحات (چوتھی قسط)        |
| 13 | عبدالكريم رواب على السنابلي   | غزوات نبويها قدامي مادفاعي                      |
| 19 | عبيدالله الكافى أكرم          | فکری جنگ                                        |
| 22 | ابوالبيان رفعت سلفى           | جنت میں خصوصی گھر دلانے والے چندمسنون اعمال     |
| 28 | عتيق الرحمٰن عبيدالرحمٰن سلفي | سوره کہف دورفتن کا ایک محفوظ قلعہ (پانچویں قسط) |
| 36 | ابوالحجو بسيدانورشاه راشدي    | کیا کلّی میں انگلیاں مسواک کے برابر ہیں؟        |
| 40 | ابوسفيان ہلالی                | كيلكو ليٹراسپيشلسٹ''انجينئر على مرزا''          |
| 42 | فاروق عبدالله زاين پوري       | مالداروں کے لئے نفلی صدقہ کا تھم (دوسری قسط)    |
| 49 | حافظ ليل الرحمن سنابلي        | اسلامي عور تول سے خطاب!                         |



# ظلم کے خلاف امن پسندوں کے ساتھ اتحاد

ايديثر

جس طرح ظالم اورمظلوم کا کوئی مذہب نہیں ہوتا ،اسی طرح امن پیندوں کا وجود بھی کسی مذہب کے ساتھ خاص نہیں ہے، ہرساج میں جس طرح ظالم ومظلوم پائے جاتے ہیں ٹھیک اسی طرح امن کے رکھوالوں سے بھی کوئی ساج خالی نہیں ہے۔ظلم وہ پاپ ہے جس سے ہرکوئی پناہ مانگتا ہے اورامن وعافیت وہ نعمت ہے جو ہرایک کی ضرورت ہے۔

لہذا جب بات ظلم کے خلاف آوازا ٹھانے اورامن وامان کے قیام کی ہوتو بلاتفریق ند ہب وملت ہرساج کے امن پیندوں کوچاہئے کہ ایک دوسرے کے ساتھ ہاتھ سے ہاتھ اور کندھے سے کندھا ملا کر ظالموں کے خلاف صف آرا ہوجا کیں۔
اور ظلم کا چہرہ کتنا ہی خوفناک کیوں نہ ہو، ظالموں کی طاقت اوران کی تعداد کتنی ہی کثرت میں ہو، حالات کتنے ہی ناساز گار ہوں،
ہبرصورت امن کے لئے کوشش کرنی چاہئے اور مایوی نام کی کوئی چیز بھی ہماری ڈکشنری میں نہیں ہونی چاہئے۔

اسلام سے پہلے کا جودورگز راہے اسلام اسے جاہلیت کا دور کہتا ہے ،اس دور میں ہرطرح کی برائیاں عام تھیں ، جھوٹ ،
لوٹ کھسوٹ ، شراب نوشی ، زنا کاری ، بڑملی ، بدعقیدگی ،غرض ہرطرح کی برائیوں نے پورے ساج کواپنے لپیٹ میں لے لیا تھا
لیکن ان حالات میں بھی بعض زندہ دل طبیعتوں نے مایوسی کی راہ نہیں دیکھی بلکہ ہرجگہ کے امن پیندلوگوں کواکٹھا کر کے قیام
امن کے لئے ایک متحدہ طاقت تیار کی پھر ظالموں کا مقابلہ کیا اور مظلوموں کوان کاحق دلایا ، تاریخ میں امن پہندوں کی ہے کمیٹی
"حلف الفضول' کے نام سے جانی جاتی ہے قی جاتی ہے۔

اللہ کے نبی آیسے بھی ظلم کے خلاف اس متحدہ کمیٹی میں شریک تھے اس وقت آپ آیسے کی عمر بیس سال تھی ، یعنی ابھی آپ علی آپ علی آپ اللہ کے نبی آیسے بھی آپ علی اللہ کے نبی آیسے بھی اسلام کی دعوت کا آغاز نہیں ہوا تھا، لیکن اللہ کے نبی آیسے نبی بننے کے بعد بلکہ اسلام کی دعوت عام کرنے کے بعد بلکہ اسلام کی دعوت عام کرنے کے بعد بھی اگر کہیں ظلم کے خلاف الیم کوشش ہواور لوگ مجھے اس میں شرکت کے لئے بلائیں تو میں ایسے لوگوں کا ساتھ دینے کے لئے تیار ہوں۔ صحالی رسول عبد الرحمٰن بن الی بکررضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ اللہ کے نبی آلیسے نے فرمایا:

" لَقَدُ شَهِدُتُ فِي دَارِ ابُنِ جُدُعَانَ حِلْفًا، لَو دُعِيتُ إِلَيْهِ فِي الْإِسُلامِ لَأَجَبُتُ، تَحَالَفُوا أَن تُرَدَّ الْفُضُولُ عَلَى أَهُلِهَا، وَأَلَّا يَعُزَّ ظَالِمٌ، مَظُلُومًا"

''میں نے ابن جدعان کے گھر میں ہونے والے معاہدہ امن (حلف الفضول) میں شرکت کی تھی ،اور آج اسلام آنے کے بعد بھی مجھے اگر کسی ایسے معاہدہ کی طرف بلایا جائے تو میں اس میں شرکت کے لئے تیار ہوں ، ابن جدعان کے گھر میں اس بات

برعهد ہوا تھا کہ جس شخص کا بھی کوئی حق غصب کیا گیا اسے وہ حق دلایا جائے گا اور کسی بھی ظالم کوکسی مظلوم برظلم ڈھانے نہیں وياجائكًا" [الدلائل في غريب الحديث: رقم ٢٦، وإسناده صحيح] ایک دوسری روایت میں اللہ کے نبی اللہ کے نبی اللہ کے نبی اللہ کے اس عہد پر ڈٹے رہنے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا: "فَمَا أُحِبُّ أَنَّ لِي حُمُرَ النَّعَمِ، وَأَنِّي أَنْكُثُهُ"، " مجھ بيقطعاً گواره نہيں كه ميں اس معاہده كوتو رُدوں خواه اس كے بدلے مجھے سرخ اونٹوں سے مال مال کرویا جائے" [مسند أحمد ط الميمنية: ١/٠٩٠، رقم٥٥ و إسناده صحيح] الله کے نبی ایستا کے ان ارشادات میں ہمارے لئے سکھنے کی گئی باتنیں ہیں لیکن تین باتنیں بطورخاص نوٹ کرنے کی ہیں: 🖈 پہلی بات پیر کہ گنہگارا ور گرڑے ہوئے معاشرے میں بھی ظلم کی روک تھام اور امن کی کوشش ترک نہیں کرنی چاہئے ، افسوس کے ساتھ کہنا بڑتا ہے کہ آج ہمارے معاشرے میں انفرادی یا اجتماعی سطح پرکہیں بھی ظلم ہوتا ہے تو بہت سارے لوگ مظلوم یا مظلوموں کی مدد کرنے کے بچائے ان برڈ ھائے گئے ظلم کوعذاب الٰہی بتا کریہ کہتے ہوئے خاموش ہوجاتے ہیں کہ بیہ الله کی طرف سے گناہوں اور یا یوں کی سزاہے، یعنی نماز اور روزہ کی تلقین کےعلاوہ اور کچھنہیں کیا جاسکتا۔ایسےلوگوں کوسو چنا چا ہے کہ زمانہ جاہلیت کے مظلومین صوم وصلاۃ کے یابنداور تہجد گزار نہیں تھے لیکن پھر بھی ان کی مدد کے لئے کوششیں کی گئیں۔ 🖈 دوسری بات بیر کظلم کےخلاف اورامن کے قیام کے لئے جب آپ کھڑے ہوجائیں توالی استقامت کا ثبوت دیں کہ کوئی بھی شخص آپ کوروپیوں اور پیسیوں سے خرید نہ سکے، آپ اللہ نے اسی بات کا درس دینے ہوئے حلف الفضول کے معامدہ سے متعلق کہا کہا گر مجھے سرخ اونٹوں سے بھی مالا مال کردیا جائے تو بھی میں اس معامدہ کونہیں تو ڑسکتا۔ 🖈 تیسری بات پیر کهاس راه میں میں ہر مذہب اور ہرقوم کے امن پیندوں کی قدر کریں ان کا ساتھ حاصل کریں اور ان پر اعتماد کریں اور بیمت بھولیں کہ بہت سے افراد آپ کے مذہب پر نہ ہونے کے باوجود بھی ظلم کےخلاف آپ کا بھریورساتھ دے سکتے ہیں، ابوطالب آ ہے اللہ کے دین پرنہیں تھے، کین انہوں نے آ ہے لیے کی جومد دی ہے و مخفی نہیں، بلکہ ہجرت کے موقع پرآ ہے آگئے اور ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ نے جس شخص کواپنی سواریاں دے کریہ طے کیا کہتم تین دن بعد غار ثور پرملو اورومال سے مدینة تک الگراستے سے ہمیں پہنچادو، و شخص کوئی مسلمان نہیں تھا بلکہ "و هو علی دین کفار قریش " (وه کفار قریش کے دین پرتھا)[صحیح بخاری: رقم ۲۲۶۳] غور کریں کہ ججرت جیسے مقدس اورانتہائی خطرناک مشن میں آپ آپ نے ایک غیرمسلم پراعتاد کیااوراس غیرمسلم نے بھی پوری

# علم عقیدہ کی چند اهم مصطلحات

عبيداللدالباقي أسلم

#### ☆ایک نظر مصطلح سلف پر:

\* **اُولاً: سلف کا لغوی معنی: ''سلف'' بیسالف کی جمع ہے، اور سالف متفدم کو کہا جاتا ہے، اور سلف سے مرادوہ جماعت ہے جوگزر چکی ہو۔**[ لسان العرب لابن منظور: ۸/۹]

ابن فارس فرمات بين: "سلف: السين ، وللام ، والفاء أصل واحد يدل على تقدم وسبق..."

سلف: سین،لام،اورفاءایک ایسی اصل ہے،جونقدم اورگز رے ہوئے زمانہ پر دلالت کرتی ہے۔

البدا"سلف"بي"سلف يسلف سلفا وسلوفا" عماخوذ ب، يعنى: ووكرر كيا- [المفردات للراغب الأصفهاني: ص:

1749

اور ہرانسان کا''سلف''اس کے گزرے ہوئے آباء واجداد، اور قریبی رشتہ دار میں سے جوعمر وفضل میں برتر ہوں، اوران میں سے فردوا حدکو''سالف'' کہاجا تا ہے۔[معالم التنزیل للبغوی: ۲/٤ ۲]

اور بیجی کہا گیا ہے کہ سلف سے مراد: ''آ باء واجداد اور اقارب میں سے وہ لوگ ہیں جومر چکے ہیں، اسی لئے تابعین کے دفعہ اول کو' سلف صالح'' کہا جاتا ہے۔[النهاية في غريب الحديث لابن کثير:٣٩٠/٢]

#### \* ثانياً: سلف كالصطلاحي معنى:

جہاں تک سلف کے اصطلاحی معنی کی بات ہے، اور اس سے کیا مراد ہے؟ تو اس سلسلے میں علاء کرام نے گئی ایک اقوال پراختلاف کی ایک ایک اقوال پراختلاف کی ایک ایک اور ان کے اختلاف کی وجہ 'تحدید زمانہ' ہے، ان کے چندا قوال مندرجہ ذیل ہیں:

#### \*سلف سےمراد:

ا صرف صحابه كرام رضى الله عنهم بين، يه چندشراح "رساله لا بن أبى زيدالقير وانى" كاقول ب-[وسطية أهل السنة بين الفرق للد كتور محمد باكريم: ص: ٩٧-٩٧]

۲۔ صحابہ کرام رضی الله عنهم اور تابعین ہیں ، یہ ابوحا مدالغزالی کا قول ہے، جبیبا کہ انہوں نے کہا:

"اعلم أن الحق الصريح الذي لا مراء فيه عند أهل البصائر، هو مذهب السلف، أعنى مذهب الصحابة والتابعين" "جان لوكه وه ق صرح مح الرب مين دانشورول كنزديك كوئي شك و

شبه کی گنجائش نہیں ہے، وہ سلف کا مدہب ہے، (اس سے ) میری مراد صحابہ کرام اور تابعین کا مدہب ہے والے العوام عن علم الكلام للغزالى: ص٥٦]

"خیر الناس قرنی ثم الذین یلونهم ثم الذین یلونهم" "سب سے بہترین وہ لوگ ہیں جومیرے زمانے میں بین، پھروہ لوگ ہیں جوان کے بعد آئیں گئ" [صحیح البخاری: ٢٦٥٢، و صحیح مسلم: ٢٩٥٣]

اس قول کی طرف اہل علم کی ایک بڑی تعداد گئی ہے، جیسے امام شوکانی ، اور امام سفارینی وغیر ھا۔

سلف سے متعلق پچھلے تمام اقوال کی روسے یہ بات واضح ہوگئ کہ سلف کے سمی میں قرون اولی کے سار بے لوگ داخل ہیں، کیکن اس زمانہ کے سار بے لوگوں کو دسلفی، نہیں کہا جاسکتا ہے، کیونکہ یہ بات مشہور ہے کہ قرون اولی ہی میں مختلف فرقوں کا ظہور ہوا، چنانچہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے زمانہ میں خروج ورفض کی بدعت نے جنم لی، جبکہ زمانۂ صحابہ کے اواخر میں بدعت ارجاء وقدر، اور زمانۂ تا بعین کے اوائل میں بدعت نقطیل و شبیہ نے سراٹھایا۔ دیکھیں: [منہاج السنة: ٢٣١/٦]

ان تمام بدعتوں نے مدینہ منورہ سے باہر دوسر سے علاقوں میں سراٹھایا، کوفہ میں تشیع وارجاء، بھرہ میں اعتزال وتصوف، شام میں نصب وقدر، اور خراسان میں تعطیل جیسی بدعتوں نے جنم لیا۔ دیکھیں: [محموع الفتاوی لابن تیمیة: ۲۰۰۱ سے سام میں نصب وقدر، اور خراسان میں صرف قدیم زمانہ کا اعتبار نہیں ہوگا، بلکہ قدیم زمانہ کے ساتھ کتاب وسنت کے لئے نصوص اور روحانی اعتبار سے رائے کی موافقت ضروری ہے، اسی لئے جس کی رائے کتاب وسنت کے خالف ہو، اسے نصوص اور روحانی اعتبار سے رائے کی موافقت ضروری ہے، اسی لئے جس کی رائے کتاب وسنت کے خالف ہو، اسے دسلنی 'نہیں کہا جاسکتا ہے، اگر چہاس نے صحابہ اور تابعین کے مابین زندگی گزاری ہو' [الامام ابن تیسمیة وقت سے التأویل للد کتور جنید: ص: ۲۰، ۲۰ سے کساتھ اقتباس۔۔۔)

اور سیح بات یہی ہے کہ اہل قرون مفصلہ جو کتاب وسنت کے موافق تھے،ان کے ساتھ ان لوگوں کوشامل کیا جائے گا جنہوں نے کتاب وسنت کی موافقت کی ،ان ہزرگوں کے منہ کو اختیار کیا ،اوران کے ان آثار وضیح مرویات کو اپنایا جن کے ذریعے سے سلف صالح نے حق کو بیان کیا ہے۔

لہذااس میں کوئی شک نہیں کہ ایسے لوگ ' سلف' کے مفہوم میں داخل ہیں، اور امام سفارینی رحمہ اللہ اس مسلم میں مُوفَق ہیں، جنہوں نے مذہب سلف کی یوں تحدید کی ہے کہ: مذہب سلف وہ طریقہ ہے جس پر صحابہ کرام، تابعین، تبع تابعین، اور وہ ائمہ دین قائم تھے، جن کے لئے امامت کی شہادت دی گئی ہو، اور دین کے مسائل میں ان کی قدر دانی کی گئی ہو، اور لوگوں نے ان کی باتوں کو شرف قبولیت بخشی ہے، کسی بھی بدعت میں وہ ملوث نہ تھے، اور نہ ہی کسی غیر پبندیدہ لقب سے مشہور ہوئے، جیسے: خوارج، روافض، قدرید، جبرید، جبمید ، معتز لہ اور کرامیہ اور ان جیسے لوگ ۔ [لوامع الأنوار للسفاریینی: ۲۰۱۱] ہوئے، جیسے نخوارج، روافض، قدرید، جبرید، جبمید ، معتز لہ اور کرامیہ اور ان جیسے لوگ ۔ [لوامع الأنوار للسفاریینی نامل ہیں، بنابریں سلف سے مراد صرف قرون مفصلہ کے لوگ ، یہ نہیں بلکہ وہ تمام لوگ ' سلف' کے ضمن میں شامل ہیں، جنہوں نے کتاب وسنت کی موافقت کی ، اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے منہ کو اپنایا۔

\* ثالثا: علاء سلف كنزديك "خلف" كامفهوم:

لغت میں''خلف''اس شخص کو کہا جاتا ہے جومتقدم کے پیچھے آئے ، جاہے وہ زمانہ کے اعتبار سے ، یا پھررتبہ کے اعتبار سے متأخر ہو۔[القاموس المحیط للفیروز آبادی: ص:۲۰۲۲-۱۰۶]

اورسلف کے مقابلے میں خلف بول کروہ شخص مراد ہوتا ہے، جو کسی بدعت کا مرتکب ہو، یا کسی ناپسندیدہ لقب سے مشہور ہو۔[القاموس المحیط للفیروز آبادی: ص:۲۰۲۲ - ۲۰۱]

جیسا کہ امام سفارینی کی عبارت اس سلسلے میں گزری، لہذا جو بھی کتاب وسنت سے منحرف ہوا، اور صحابہ کرام رضی الله عنہم کے طریقہ سے روگر دانی کی، اسے اپنے لئے منہے نہیں مانا، تو وہ''خلفی'' ہے، اگر چہاس نے صحابہ کرام کے درمیان زندگی گزاری ہو۔

\* رابعاً: ائم كرام كنزديك في سلف كاا بتمام:

اللهرب العزت نے نبی کریم الله کے صحابہ کرام رضی الله عنهم کی اتباع کا تکم دیتے ہوئے فر مایا: ﴿ وَ اتَّبِعُ سَبِيلَ مَنُ أَنَابَ إِلَى ﴾ [لقمان: ١٥]

امام ابن القیم رحمہ اللہ اس آیت کریمہ کی تفسیر میں فرماتے ہیں:''صحابہ میں سے ہرایک اللہ کی طرف رجوع کرنے والے ہیں، لہذاان کے راستے کی اتباع کرنا ضروری ہے، اوران کے اقوال واعتقادات ان کا سب سے بڑا (اہم) راستہ ہے۔'' [أعلام الموقعین: ۲۸۸۶]

الله تعالى اسمبارك گروه سے راضى تقاء أنهيں يہ كہ كرخوشخرى سنائى ہے: ﴿ وَالسَّسابِ قُونَ الْأَوَّ لُـونَ مِنَ الله عَنهُ مَ وَرَضُوا عَنهُ وَأَعَدَّ لَهُمُ جَنَّاتٍ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَاللَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَانِ رَّضِى اللَّهُ عَنهُمُ وَرَضُوا عَنهُ وَأَعَدَّ لَهُمُ جَنَّاتٍ الْمُهَاجِرِينَ وَالَّذِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوُزُ الْعَظِيمُ ﴾ ' اور جوم ماجرين اور انسارسابق اور مقدم بين اور عَتْنَا وَلَا خَلَاصَ كَما تَحالَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الله ان سب سيراضى موا، اور وه سب اس سيراضى موت، اور بين اور عَتْنَا وَلَا خَلَاصَ كَما تَحالَ كَ بِيرو بِينَ ، الله ان سب سيراضى موا، اور وه سب اس سيراضى موت، اور

اللہ نے ان کے لئے ایسے باغ مہیا کرر کھے ہیں، جن کے نیچ نہریں جاری ہوں گی، جن میں ہمیشہ رہیں گے، یہ برطی کامیا بی ہے' [التوبة: ۱۰۰]

لہذاان کے منبج سے بہتر اور کیا ہوسکتا ہے؟

بنابرین صحابه کرام میں سے خصوصاً خلفاء راشدین ابو بکر الصدیق، عمر الفاروق، عثمان ذوالنورین علی بن ابی طالب رضی الله عنه می کرم الله عنه کی سنت، اور ان کے طریقه کارکواپنانا مسلمانوں کی شان و پیچان ہے، اسی لئے ان کے بارے میں نبی اکرم الله فی الله فی مایا تھا: "علیکم بسنتی و سنة الخلفاء الراشدین المهدیین، تمسکوا بها، و عضوا علیها بالنواجذ" [سنن أبی داؤد: ۲۲۰۷، سنن الترمذی: ۲۲۷۲] البانی رحمه نے کہا کہ: اس کی اسناد سے ماوراس کر جال ثقه ہیں۔

عبرالله بن مسعود رضى الله عنه فرماتي بين: "من كان مستنا فليستن بمن قد مات، فإن الحى لا تؤمن عليه الفتنة، أو لئك أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم أبر هذه الأمة قلوباً وأعمقها علماً، وأقلها تكلفاً، قوم اختارهم الله بصحبة نبيه وإقامة دينه فاعرفوا لهم حقهم وفضلهم فقد كانوا على الهدى المستقيم" [حامع بيان العلم وفضله: ٩٧/٢]

جوسنت کا متلاثی ہے وہ اپنے پُر کھوں کی سنت کولازم پکڑے، کیونکہ جوزندہ ہیں ان پرفتنوں کے خطرات ہیں، وہ محقیقیا کے ساتھی ہیں، اس امت کے سب سے صاف و شفاف دل والے ہیں، گہرے کم کے مالک ہیں، تکلف سے عاری ہیں، وہ ایسی جماعت ہے جسے اللہ نے اپنے نبی کی صحبت کے لئے اختیار کیا تھا، اور اپنے دین کی سربلندی کے لئے انتخاب فر مایا تھا، تو ان کے حقوق وفضائل کو پہچا نو کیونکہ بہی لوگ راہ راست پرگامزن تھے" [شرح السنة: ۲۱ ۲۱ ، الشریعة: ۲۸ ۵/۶] امام اوز اعی رحمہ اللہ فر ماتے ہیں: ''علم وہی ہے جو محقوق کے اصحاب سے آیا ہو، اور جوان سے نہ آیا ہوتو کھر وہ علم

امام اوزاعی رحمہ الله فرماتے ہیں: ''علم وہی ہے جومی الله کے اصحاب سے آیا ہو، اور جوان سے نہ آیا ہوتو پھروہ علم ہی نہیں ہے' [ جامع بیان العلم و فضله: ۲۱۷/۱]

منج سلف کواجا گرکرتے ہوئے ایک اور جگہ فرماتے ہیں:''اپنے سلف کے آثار کولازم پکڑو، گرچہ لوگ تنہیں نکار دیں' [الشریعة: ٥/١ ٤٤]

امام احدر حمد الله في فرمايا: "همار بنزديك سنت كااصول يه به كه جس منه پررسول الله ويسته كوسحابه كامزن تھ اسے مضبوطى كے ساتھ تھام لياجائے، اور ان كى اقتداء كى جائے، اور بدعتوں كوچھوڑ دياجائے "[شرح أصول اعتقاد أهل السنة والحماعة: ٢٠١٦]

ائم کرام نے منبج سلف پر کتابیں تالیف کی ، پیچیدہ مسائل کواسی سے حل کیا ،اسے ہی فہم سلیم کے لئے بنیا د قرار دیا،

اوراسنباط واستدلال کا معیار بتایا، چنانچه امام ابن ابی العزر حمه الله فرماتے ہیں: ''اور میری تمنائقی که میں راہ سلف پر چلتے ہوئے ان چیانچہ ہوئے ان کی شرح کروں، اوران کے زانو ئے تلمذاختیار کرتے ہوئے ان کے طریقوں کو اجا گر کروں، شامل ہوجاؤں' [شرح کے طریقوں کو اجا گر کروں، شامل ہوجاؤں' [شرح الطحادیة: ص: ۷۶]

امام ابوالحسن اشعری رحمه الله فرماتے ہیں: ''بہم جو کہہ رہے ہیں، اور جس دین سے ہم الله کی رضامندی حاصل کرتے ہیں (وہ) ہمارے رب کی کتاب، اور ہمارے رسول کی سنت، اور صحابہ، تابعین، اور ائمہ حدیث سے جو کچھ مروی ہے انہیں لازم پکڑنا ہے' [الإبانة عن أصول الدیانة: ۲۰/۱]

اورامام ذہبی رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ''اے عبد اللہ!اگر انصاف چاہتے ہوتو قرآن وسنت کے نصوص پررک جاؤ، پھر دیکھوان آیات کے سلسلے میں صحابہ رضی اللہ عنہم اور تابعین ، اور ائم تفسیر نے کیا کہا ہے ، اور انہوں نے مذاہب سلف سے متعلق کن اقوال کو بیان کیا ہے ، (اس کا فائدہ یہ ہوگا کہ ) پھریا تو علم ودانائی کے ساتھ بولو گے ، یا پھر حلم و بر دباری کے ساتھ خاموش رہوگے ' [العلو: ص: ۲]

شیخ الاسلام ابن تیمیدر حمد الله فرماتے ہیں: ''اور رسول الله والله کے صحابہ رضی الله عنهم سب سے بہترین مؤمنین ہیں''[محموع الفتاویٰ: ۹/۳۵]

مزیدایک اورجگه فرماتے ہیں: 'اس میں اوران جیسے مسائل میں انسان پر جواعتقاد واجب ہے نجمله (وہ تمام امور ہیں) جن پر اللہ کی کتاب، رسول الله الله الله الله علیہ کی سنت دلالت کرتی ہے، جن پر ان سلف مؤمنین کا اتفاق رہا ہے جن کی تعریف اللہ نے کی، اوران کے پیروکاروں کی تعریف کی ہے، اوران تمام لوگوں کی فدمت فرمائی ہے جنہوں نے ان (سلف صالح) کے نیج کو گھکرا کر غیروں کی انتاع کی' [مجموع الفتاویٰ: ۸/٤]

ابن رجب رحمہ الله فرماتے ہیں: ''ان تمام علوم میں علم نافع کتاب وسنت کے نصوص کو ضبط کرنا، ان کے معانی کو سمجھنا، اس میں ان اقوال کی قیدلگانا (ضروری) ہے جو صحابہ رضی الله عنهم تابعین اور تنبع تابعین سے قرآن وحدیث کے معانی (کی وضاحت) میں منقول ہیں۔۔' [فضل السلف علی علم الحلف: ٢١٦]

ندکورہ اقوال سے یہ بات روشن سورج کی طرح واضح ہو جاتی ہے کہ نہج سلف پر چل کر ہی کا میا بی مل سکتی ہے، انہی کے طریقوں کو اپنا کرمنزل مقصود تک پہونچا جا سکتا ہے، انہی کے اقوال وافکار سے مسائل حل کئے جا سکتے ہیں، اور انہی کی حکمت و دانائی سے پریشانیوں کی گھتیاں سلجھائی جا سکتی ہیں، تو ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم لوٹ آئیں، منہج

سلف کی طرف لوٹ آئیں، ہم اس راہ پرچل پڑیں جس کی خود اللہ اور اس کے رسول آلیہ فی نے تعریف کی ہے، اور اس راہ کی خ راہ کی مخالفت کو گمراہی قرار دیا ہے، لہذا بیام بیقین ہے کہ اسی سلفی منچ سے اصلاح ممکن ہے، کیونکہ ''اس امت کے آخری دفعہ کی اصلاح وہی چیز کرسکتی ہے جس نے پہلی دفعہ کی اصلاح کی تھی' [الموطأ: ۸۶۱]

\* خامسا: منهج سلف ياائم سلف كى طرف انتساب:

سابقة سطور سے بہ بات عیاں ہو چک ہے کمنج سلف ایک فکر کا نام ہے، جس کا منج وسر چشمہ کتاب وسنت رسول الیہ بیت بہ بابندا ائمہ کرام نے اپنے ان پُر کھوں کوسلف کے نام سے یاد کیا ہے، جواللہ کی کتاب، سنت نبویہ بطریقة بی حکابہ کرام، اور منج تابعین عظام پر قائم تھے، ائمہ سلف کی کتب ومؤ لفات اس کی مثالوں سے بھری ہوئی ہیں، چنانچ شُخ الاسلام ابن تیمیہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ''اس شخص کے لئے بیکوئی عیب کی بات نہیں جس نے نہ بہ سلف کو ظاہر کیا، اور خود کی اس کی طرف نبیت کی، بلکہ اس سے بیتجول کرنا ضروری ہے کیونکہ نہ بہ سلف صرف حق ہی ہوسکتا ہے' و محموع الفتاوی: ۹۱٤ [محموع الفتاوی: ۹۱٤] اسی طرح شخ عبد الرحمٰ معلمی رحمہ اللہ نے اپنی کتاب (القائد الی تھیج العقائد: ص: ۲۵،۵۱۵ میں، علامہ ابن بازر حمہ اللہ نے اپنی میں اللہ عن بازر حمہ اللہ نے رسالے ( تنبیبهات ہامہ علی ما کتبہ شرعلی الصابونی فی صفات اللہ عز وجل میں: ۳۳ ہوئا ہے کہ اگر کوئی شخص منج سلف کی طرف نبیت کرتے ہوئے خود کو 'دسلفی'' کہتا ہے تو ضروری ہے کہ اس کے اندر کسی قتم کا غرور نہ ہو، اپنی منجی سلف کی طرف نبیت کرتے ہوئے خود کو 'دسلفی'' کہتا ہے تو ضروری ہے کہ اس کے اندر کسی قتم کا غرور نہ ہو، اپنی آئی بند بنائے، بدعت اور اہل بدعت سے دور ک منجی سلف کی طرف نبیت کرتے ہوئے جانواص و للہیت کا علمبر دار ہو، اور عمل و کردار سے اپنی سلفیت کا ثبوت دیے کی ہمہدم کوشش کرے، تو بھر یہی حقیقی معنی عیں اہل منج سلف اور سلفی ہیں۔

لہٰذاسلف وسلفیوں کی مخالفت کرنے والوں کو چاہئے کہ نیج سلف کا مطالعہ کریں،اس عظیم منہ کوٹٹول کر دیکھیں، جو ایسے موتیوں کا خزینہ ہے، جویقیناً راہ راست کوروش کرنے والے ہیں۔ "اُولٹک آبائی فیجئنی بہ مثلهم"

"بيوه قوم تقى جن كے قلوب انبياء كرام كے بعد سب سے اطہر وانتى قرار دئے گئے ہيں ....." "ثم نظر فى قلوب العباد بعد قلب محمد، فو جد قلوب أصحابه خير قلوب العباد، فجعلهم وزراء نبيه" حلية الأولياء ٢٧٥/١]

(نوٹ: اس مضمون كا بيشتر حصه مير ب استاذ محترم وكتور عبد القادر بن محمد عطاصوفى رحفظ الله كى كتاب المفيد فى مهمات التوحيد سے مستفاد ہے۔)

# غزوات نبویه اقدامی یا دفاعی

عبدالكريم رواب على السنابلي (الخبر: سعودي عرب)

بعثت نبوی ﷺ سے لے کر دور حاضرتک ہر زمانہ میں غیرا قوام کی اسلام کو بدنام کرنے ،عوام الناس میں اس کی شبیہ بگاڑنے اور اسلامی تعلیمات کے تعلق سے شکوک وشبہات پیدا کرنے کی مسلسل کوشش رہی ہے۔اور دشمنان اسلام نے اسلام کی بنیادوں کواپنامدف بنانے کے ساتھ ساتھ رحمۃ للعالمین رسول اکرم اللہ کی ذات مقد سہاور حیات نبوت کوٹارگٹ کیا ہے اور جدوجہد کے ساتھ بیٹابت کرنے کی کوشش ہوتی ہے کہ اسلام زورز بردستی سے پھیلا اور دشمنان اسلام بیہ باور کرانے کی کوشش کرتے ہیں کہ نبی آیا ہے اور صحابہ کرام کے غزوات وسرایا کا سہارا لے کرعوام پرظلم وتشد د کر کے اسلام کو قبول کرنے پر مجبور کیا۔ بینقطہ اٹھا کرعوام الناس کو گمراہ کرتے ہیں اور ذہن سازی کی جاتی ہے کہ تمام غزوات اقدامی تھے۔اہل مکہ کےخلاف معرکہ آرائی کرکے ان کواسلام قبول کرنے پر مجبور کیا ،اور دور حاضر میں اسلام مخالف طاقتیں عوام کو Love Jihad، دھرم واپسی ، یا''مسجد توڑ ومندر بناؤ'' کے نعروں سے ان کوتر دد میں مبتلا کر کے بیرثابت کرنے کی پوری کوشش کرتی ہیں کہ سلم امراءاور حکمرانوں نے عوام کو مذہب بدلنے پرمجبور کیا تھااور مندروں کوتو ڑ کرمسجدیں بنوائی تھیں۔

قارئين كرام! آيئے غزوات كے اسباب وقوع پرنظر ڈالتے ہيں اور جھنے كى كوشش كرتے ہيں كەغزوات نبويا اللہ اللہ اللہ ا دفاعی تھے ہااقدامی؟

رسول الله الله الله الله الله الله على حيات مباركه مين ١٩ غزوات مين شركت فرمائي، تمام غزوات كاسباب كالتجزيه كرنا یہاں مشکل ہے لہذا ہم انہی غزوات کے اسباب پر تبصرہ کریں گے جو تاریخی پس منظر سے بہت اہم ہیں ،غزوات کے حالات، پس منظر، حکمت عملی اوراسباب ونتائج پرنظر ڈالنے سے پتہ چلتا ہے کہ سارے معرکوں کی ابتداء مشرکین مکہ یا یہود یوں نے ہی کی تھی ،انہوں نے امن وا مان کو پینج کیا۔ چنانچہ بطور دفاع آپ اور صحابہ کرام نے سامنے آ کرمقابلہ کیا ، فتنے کی آگ بجھائی اورغدروخیانت کا قلع قبع کیا۔

غزوهٔ بدر: بیغزوه یا صرمضان کے مہینے میں وقوع پذیر ہوااور بیاسلام کا پہلا فیصلہ کن معرکہ تھا، کفار مکہ نے تیرہ

چنانچہ جب اشاعت اسلام کے تمام راستے مسدود نظر آنے لگے، جان و مال مصائب میں گھر گئے تو نبی آلیہ اور صحابہ کرام نے صحابہ کرام وطن عزیز کوترک کرنے پر مجبور ہو گئے حالانکہ ترک وطن فی نفسہ ایک بڑی آز مائش تھی ۔لہذا صحابہ کرام نے اپناسارا مال ومتاع، دولت وثروت، کنبہ قبیلہ، تجارت وصناعت اور کھیتی و کھلیان کوتیا گ کرایمان وتو حید کوفوقیت دیتے ہوئے مدینہ ہجرت کر گئے اور کفار مکہ نے مسلمانوں کے تمام ثروات پر قبضہ کرلیا۔

ہجرت کے بعد بھی کفار ومشرکین کے ظلم وجور کا سلسلہ بندنہیں ہواجب دیکھا کہ انصار مدینہ نے اپنے مال وجان کو مہاجرین پر نچھا ورکر دیا، مہاجرین وانصار شیر وشکر ہوگئے، مسلمانوں کا دعوتی سلسلہ بندنہیں ہور ہا ہے تو انصار مدینہ کو طرح طرح کی دھمکیاں دینا شروع کر دیا، یہاں تک کہ مدینہ پر چڑھائی کرنے کا عزم کرلیا بالآخر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو اپنی بقاء کی سلامتی کی خاطر پنجہ آزمائی کا تھم دیا۔

چنانچە مسلمانوں نے مکہ کے تجارتی قافلوں کا پیچپا کرنا شروع کیا،قریش کا ایک تجارتی قافلہ دولت وثروت سے لدا ہوا شام سے واپس ہور ہاتھا آپ آئے۔ نے صحابہ کرام کو نکلنے کا تھم دیا کہ ہوسکتا ہے اللہ تعالیٰ بطورغنیمت اور بطور تعویض (جن اموال پر کفار نے قبضہ کرلیاتھا) ہمیں نواز ہے۔

"هذه عير قريش فيها اموالهم فأخرجوا اليها لعل الله ينفلكموها"

" يقريش كا قافله مال سے لدا به وا آر ما بے نكل بر و به وسكتا الله تعالى بطور غيمت تمهيں نواز ك ورواه ابن اسحاق في السيرة: ٢٩٥/٦، وعبد الرزاق في المصنف: ٨/٥، وصححه الشيخ الالباني ]

لہذامسلمانوں نے اپنا کھویا ہوا مال ومتاع واپس حاصل کرنے کی غرض سے تجارتی قافلہ کا تعاقب کیالیکن قافلہ پخ نکلا۔ چونکہ مکہ خبر پہنچ بچکی تھی لہذا مقابلہ آرائی کے لئے ہزاروں کالشکر جر آرامڈ پڑالیکن مسلمانوں کی مڈبھیڑ قافلے سے نہ ہونے کی وجہ سے نشکر نے واپس مکہ کارخ کیا ، ابوجہل نے نخوت و تکبر کی بنیاد پر سارے لیڈران کو ابھارااور جنگ کے لئے ورغلا بااور لشکر کو اکٹھا کر کے میدان جنگ میں اتاردیا۔ یہاں مسلمانوں کا مقصد جنگ وجدال نہیں تھا بلکہ قافلے کوروک کرا پنامال ومتاع واپس لینا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ آپ علیقی نے کسی صحابی کوبھی اس وقت نکلنے پرمجبور نہیں کیا تھا جس کی وجہ سے بہت سار ہے صحابہ کرام مدینہ ہی میں رہ گئے تھے۔

"إِنَّـمَا خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُرِيدُ عِيرَ قُرَيْشٍ، حَتَّى جَمَعَ اللَّهُ بَيُنَهُمُ وَبَيْنَ عَدُوِّهِمُ عَلَى غَيْر مِيعَادٍ"

''رسول اللّه اللّه الله قافلے كى تلاش ميں نكلے اور اللّه تعالىٰ نے مسلمانوں اور ان كے دشمن كوايك غير متعين جنگ كے لئے اكٹھا كرديا'' [رواہ البحاری فی صحیحہ: كتاب المغازی: باب قصة بدر: ٥٩٥١]

خلاصۂ کلام بیر کہ مسلمانوں کا مقصد اور ارادہ جنگی نہیں تھالیکن جب ابوجہل نے حالات کوسکین بنا دیا اور لشکر کو مسلمانوں کے مدمقابل میں لا کھڑا کر دیا تو پھرمسلمانوں نے ایمانی قوت کا مظاہرہ کیا اور نتیجۂ بیمعر کہ رونما ہوا۔لہذا بیہ غزوہ مسلمانوں کی طرف سے دفاعی تھانہ کہ اقدامی۔

غزوہ احد: ییغزوہ سے صفوال کے مہینے میں رونما ہوا ، ییغزوہ اسلامی غزوات کا ایک اہم غزوہ ہے ، چونکہ مشرکین جنگ بدر میں بری طرح شکست خوردہ ہوئے تھے ،ان کے بڑے بڑے ایڈران اوررؤسا اس غزوہ میں بری طرح قتل بری طرح قتل کردیئے گئے تھے لہذا مشرکین غیظ وغضب سے بھڑک رہے تھے ، یہاں تک کہ مقولین پر آہ وفغال کرنے سے روک رکھا تھا اور قیدیوں کی رہائی کے تعلق سے رغبت کا اظہار نہیں کررہے تھے تا کہ مسلمانوں کو ان کی تکالیف کا اندازہ نہوں گے۔

چنانچہ غیظ وغضب کی تسکین کے خاطر غزوہ احد کی تیاری کے پیش نظرتمام مال ومتاع جوابوسفیان کے پی نظے ہوئے قافے سے حاصل ہوا تھا اسے جنگ کی تیاری میں صرف کر دیا اور اپنے ساتھ احابیش ، اہل تمامہ اور کنا نہ کوایک جھنڈ اسلے جمع کرلیا اور دیکھتے ہی دیکھتے ابوسفیان کی قیادت میں تین ہزار کالشکر لے کرمدینہ پر چڑھائی کر دیا۔ان کی تیاریوں اور مال ودولت کے خرچ کرنے کوالڈ تعالی نے قرآن میں یوں نقشہ کھینچاہے:

﴿إِنَّ الَّـذِينَ كَفَرُوا يُنُفِقُونَ أَمُوالَهُمُ لِيَصُدُّوا عَنُ سَبِيلِ اللَّهِ فَسَيُنُفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمُ حَسُرَةً ثُمَّ يُغُلَبُونَ﴾

'' کفارا پی دولت کواللہ کے راستے سے رو کئے کے لئے خرچ کریں گے بیصر ف تو کریں گے لیکن بیخرچ کرناان کے لئے باعثِ افسوس ہوگا، پھریدلوگ شکست خور دہ ہوجا کیں گے' [الانفال:٣٦] بہر حال اس غزوے میں اہل اسلام کی طرف سے کوئی پیش قدمی نہیں ہوئی تمام کی تمام اقد امات اور شروعات کفار مکہ کی طرف سے ہوئیں۔ لہندامسلمانوں نے دفاعی طور پرلشکر تیار کیا اور کفار مکہ سے پنجہ آز مائی کی۔ غزوہ خندق: بیغزوہ شوال ہے ہے میں پیش آیا اس غزوہ میں اہل قریش اور تمام اہل عرب مسلمانوں کے خلاف ایک پلیٹ فارم براکھا ہوکر مدینہ برچڑ ھائی کی تھی اس لئے اس غزوہ کوغزوہ کا حزاب بھی کہا جاتا ہے۔

چونکہ دسیسہ کاری ،خیانت اور بدع ہدی یہودیوں کی فطرت میں بیوست تھی لہذا جب یہودیوں کورسول الله الله الله الله عہد و پیان کی بدع ہدی اور آپ کوئل کرنے کی گھنا وئی سازش کے بدولت مدینہ سے شہر بدر کردیا گیا تو وہ تمام خیبر منتقل ہونے کے بعد بھی اپنی خباشوں سے مسلمانوں کوزک پہنچانے کی سازش کرتے رہتے تھے، لہذا بنونسیر کے رؤسانے قریش مکہ کے پاس جا کر مسلمانوں کے خلاف آ ماد ہ جنگ کیا ، اپنی مدد کا بھر پوریفین دلایا ، اس کے بعد بنو غطفان کو بھی مسلمانوں کے خلاف ورغلایا اور دفتہ رفتہ بقیہ تمام قبائل عرب کو جنگ کی ترغیب دے کر سب کو ایک جگہ اکٹھا کر کے مسلمانوں کے خلاف ورغلایا اور دفتہ رفتہ بقیہ تمام قبائل عرب کو جنگ کی ترغیب دے کر سب کو ایک جگہ اکٹھا کر کے مسلمانوں کے خلاف کھڑا کر دیا ، لہذا مکہ سے ابوسفیان چار ہزار کا لشکر لے کر روانہ ہوا، راستے میں مر انظہر ان پہنچاتو دیگر قبائل بھی شامل ہو گئے اور دیکھتے ہی دیکھتے تمام غطفانی قبائل ، اثبی ، بنواسداور دیگر قبائل شامل ہو گئے اور دیکھتے ہی دیکھتے تمام غطفانی ونیست و نابود کرنے کے لئے دیں ہزار کا ایک جم غفیراسلام کے خلاف اسلامی سلطنت کوختم کرنے اور مسلمانوں کونیست و نابود کرنے کے لئے دیں ہزار کا ایک جم غفیراسلام کے خلاف اسلامی سلطنت کوختم کرنے اور مسلمانوں کونیست و نابود کرنے کے لئے دیں ہزار کا ایک جم غفیراسلام کے خلاف آ کھڑا ہو گیا۔

جب رسول الله ﷺ کومعاندین اسلام کی سازشوں اور تیاریوں کی خبر ملی تو فوراً ایک ہنگامی میٹنگ طلب کی اور حضرت سلمان فارسی رضی الله عنه کی تجویز پرعمل پیرا ہوکر خندق کی کھدوائی کی گئی اور مسلمانوں نے پوری قوت ایمانی کا مظاہرہ کر کے اہل کفر کا مقابلہ کیا۔اللہ تعالیٰ نے قرآن میں اس کا نقشہ یوں کھینچاہے:

﴿ وَلَـمَّا رَأَى الْـمُـؤُمِنُونَ الْأَحُزَابَ قَالُوا هَلَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمُ إِلَّا إِيمَانًا وَتَسُلِيمًا ﴾

"جب مومنوں نے جھے کودیکھا تو کہا یہ تو وہی ہے جس کا وعدہ اللہ اوراس کے رسول نے کیا تھا، اوراللہ اوراس کے رسول علیہ نے بھے فر مایا تھا، لہذا اس کیفیت نے ان کے ایمان اور جذبہ اطاعت کوچارچا ندلگا دیا" [الاحزاب: ۲۲]

غزوہ بنوالمصطلق: یم غزوہ یہ دور سے ہے ہیں پیش آیا۔ دراصل نبی کریم عیل کی بنوالمصطلق کا سردار حارث بن ابی ضرار دیگر قبائل کو ملا کر مدینہ پرجملہ کرنے والا ہے ۔ آپ نے حالات کا جائزہ لینے کے لئے بریدہ بن حصیب اسلمی رضی اللہ عنہ کو جھیجا چنانچہ جب حقیقت کا پتہ چلاگیا تو آپ عیلیہ نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہ م کے ہمراہ بنو

المصطلق کی طرف کوچ کیا ، ابتداء عرب کے دیگر قبائل جو بنوالمصطلق سے آملے تھے سب بکھر گئے کیکن چشمہ مریسیع تک پہنچ تو بنوالمصطلق نے جنگ کی ٹھان لی اور مڈ بھیڑ ہوگئی ، لہذا مسلمانوں نے حملہ کر کے ان کی عور توں اور مویشیوں پر قبضہ کرلیا۔

بہرحال دیگرغز وات کی طرح پیغز وہ بھی دفاعی ہی رہاا بتداءاہل کفرہی کی طرف سے ہوئی۔

غزوہ خبیر: غزوہ احزاب کے خمن میں ہم بتا چکے ہیں کہ خیبر کے یہودیوں نے ہی قریش اور دیگر قبائل عرب کو مسلمانوں کے خلاف بھڑ کا کے جنگ پر آمادہ کیا تھا، بنوقر یظہ کو بدعہدی اور خیانت پر ابھارا تھا اور آپ علیہ کے تل کا پروگرام تک بنالیا تھا۔ اپنی تمام تر دسیسہ کاریوں اور خباشوں کی بدولت مسلمانوں پر یلغار کرتے رہتے تھے، چنانچہ جب صلح حدیدیہ کے موقع پرمشر کین مکہ سے اگلے دس سال جنگ نہ کرنے کی مصالحت ہوگئی اور ماحول پر سکون ہوگیا تو مسلمانوں نے انتقام لینے کی خاطر دفاعی طور پر یہودیوں کی سرکو بی کے لئے خیبر کارخ کیا۔

غزوہ مونہ: ییغزوں ہے ہے جادی الاولی میں پیش آیا۔اس غزوہ کے وجو ہات پر نظر ڈالنے سے پہتہ چاتا ہے کہ نبی کریم علی نظرت حارث بن عمیراز دی رضی اللہ عنہ کوا پنا خط دے کر بُصر کی کے حاکم کے پاس جیجا تھالیکن انہیں شرجیل غسانی نے گرفتار کرلیا اور گردن ماردی۔

قارئین کرام: سفیر کافتل کرنا بڑا بھیا نک جرم سمجھا جاتا تھا۔قاصد کافتل اعلان جنگ یااس سے بھی تنگین سمجھا جاتا تھا۔ حارث بن عمیر رضی اللہ عنہ کافتل کر دیا جانا آپ علیہ پر بہت گراں گزرااور آپ علیہ نے صحابہ کرام کے ساتھ لشکر تیار کی اور حملہ کر دیا، یہ بہت ہی خوں ریز معرکہ تھا جومسلمانوں کو نبی کریم علیہ تھا گئیں گئیں پیش آیا۔ (الرحیق المحقوم) قارئین کرام: اسباب جنگ پرنگاہ ڈالنے اور تجزیہ کرنے سے پتہ چلاکہ خالفین اسلام نے مسلمانوں کو جنگ کے لئے لاکاراجس کے بتیجے میں مسلمانوں نے ان کا سامنا کیا۔

غزوہ تبوک: یغزوہ ہے دورجب میں وقوع پذیر ہوا۔ یغزوہ آپ اللے گاندگی کا آخری غزوہ تھا۔ یغزوہ کسی عزوہ تبوک: یغزوہ کے در جب میں وقوع پذیر ہوا۔ یغزوہ آپ اللی قاصد کوتل کردیا تھا جس کے نتیج میں غزوہ موتہ جدتک غزوہ موتہ سے مربوط تھا۔ چونکہ قیصر روم کے گورنر نے اسلامی قاصد کوتل کردیا تھا جس کے نتیج میں غزوہ موتہ پیش آیا۔ لیکن جب قیصر روم نے دیکھا کہ دن بدن مسلمانوں کی تعداد بڑھتی جارہی ہے اور اسلامی حدود کا دائرہ رفتہ رفتہ ان کے حدود تک پہنچ رہا ہے تو اسے خطرہ محسوس ہوا اور رومیوں اور آل عثمان پر شمتل فوج تیار کی اور دھیرے دھیرے میسائی قبائل کنے وجذام سب جمع ہو گئے اور مدینہ پر چڑھائی کی غرض سے بلقاء تک آپنچ ۔ چونکہ یہ خت گرمی کا موسم تھا وسائل آمد ورفت کی قلت تھی ، الہذا مسلمان فوراً کوچ نہیں کرنا چاہتے تھے لیکن رسول اللہ عقیات نے وقت کی

نزاکت کوسمجھا اورسوچا کہ اگرستی برتی گئی اور رومی فوجیس کہیں اسلامی حدود میں گھس گئیں اور مدینہ تک آپنچیں تو اسلام اورمسلمانوں کے حق میں بہتر نہ ہوگا۔

چنانچهآ پی آئی گاعلان کرناتھا کہ صحابہ کرام صدقہ وخیرات میں ایک دوسرے پر سبقت لے جانے کے جذبہ سے اپنجا اور مال و دولت اللہ کے راستے میں بے در لیغ خرچ کر کے جنگ کی تیاری مکمل کی ۔اس موقع سے ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے اپنے گھر کا ساراا ثاثہ فی سبیل اللہ خرچ کر دیا تھا اور کہا تھا:

"أَبْقَيْتُ لَهُمُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ"" اپنال وعيال كيليّ الله اوراس كرسول كوچهور كرآيا مول وسنن الترمذي:٣٦٧٥، سنن ابي داؤد: ١٦٨٠، حسن]

بہرحال بیغزوہ بھی مسلمانوں نے اپنی دفاع اور اپنی شان وشوکت اور اسلام کی بقاء کے لئے لڑی تھی۔ قارئین کرام: ان غزوات کے علاوہ دیگرغزوات (جن کا تذکرہ یہاں نہیں آیا ہے) کے اسباب ونتائج کا تجزیہ کرنے سے پینہ چلتا ہے کہ نبی کریم رحمۃ للعالمین آیا ہے کی حیات مبار کہ میں پیش آنے والے تمام غزوات دفاعی تھے نہ کہا قدامی۔

وه نبى عليه جورحمة للمسلمين نهيس بلكه رحمة للعالمين مومعركة آرائي كيونكر كرسكتا ہے؟

وه رسول الله جس كے بارے ميں قرآن كا فر مان مو: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ ' آپ بلنداخلاق پر فائز بين '[القلم: ٤] وہ غيروں پر حمله كيسے كرسكتا ہے؟

جوند بب ﴿لا إِنْحُواهَ فِي الدِّينِ ﴾ '' دين ميں كوئى زورز برد سى نہيں' [البقرة: ٥٠] كى تعليم ديتا ہووہ غيرول كو تلوار كے زوريراسلام كى طرف دعوت كيسے دے سكتا ہے؟

جو مذہب فتنہ پروروں کے ہاتھ اور پیرمخالف سمت سے کاٹنے کا حکم دےوہ فتنہ اور ظلم وتشد دکو کیسے قبول کر سکتا ہے؟ اسلام کی تمام تر تعلیمات بھائی جارگی ،عفو درگز رجلم و بر دباری اور صبر وخل پرمبنی ہیں۔

قریب آؤ تو شاید ہمیں سمجھ جاؤ سے دوریاں تو فقط فاصلے برطاتی ہیں

عبيدالله الكافى أكرم معلم: علمة القصيم بعودى عرب

# فكرى جنگ

اس وقت دنیائے اسلام جس دور سے گزررہی ہے وہ اسلامی تاریخ کا انتہائی مشکل دور ہے، امت مسلمہ کو آج
جس جنگ کا سامنا ہے وہ عسکری جنگ سے کہیں زیادہ خطرناک اور خوفناک ہے، جو آج سے نہیں پچھلے کوئی ڈیڑھ سو
سال سے در پیش ہے، وہ فکری جنگ ہے، جو ہر آنے والا دن اور ہر نکلنے والا سورج خطرے وہولنا کی کی ایک نئی جہت
لے کر آتا ہے، آج اسلامی زندگی کا کوئی ایسا پہلونہیں ہے جو اس خطرہ سے دوچار نہ ہو، افر د کے ذاتی کردار ہوں یا
تربیت اولاد کا معاملہ، عائلی مسائل ہوں یا از دواجی زندگی کا معاملہ، گھر کے خواتین کے رویے ہوں یا تعلیم وتعلم کا مسئلہ،
معاشرتی زندگی کے گوشے ہوں یا مدارس ومساجد سے متعلق سرگرمیوں کا پہلو، غرضیکہ ہر چیز آج براہ راست فکری جنگ
کے حملے کی زدمیں ہے۔

## فکری جنگ کے حملوں کے چند خمونے:

ا۔ فکری جنگ کا پہلا اور سب سے خطرنا کے جملہ میڈیا ( ذرائع ابلاغ ) ہے، ویسے تو ذرائع ابلاغ کی ترقی نے دور یوں کوسمیٹ دیا ہے، علم وخبر کی ترسیل میں آسانیاں پیدا ہوئی ہیں، افکار وآراء کی ترویج اور ابلاغ کے لئے دائرہ وسیع ہو گیا ہے، صاحبان علم وہنر کے تعارف اور اثر پذیری میں غیر معمولی اضافہ ہوا ہے، لیکن اسی ذرائع ابلاغ کو دشمان اسلام نے اسلام اور سلم معاشر سے کے خلاف اس کمال کے ساتھ استعال کیا ہے کہ اس کا جو ابنہیں، آج فلم ، ڈرا ہے، سیریل، افسانے، مو بائل اور انٹرنیٹ کے ذریعہ ہمارے گھروں میں اس طرح کاری ضرب گئی ہے کہ اس کی بھر پائی میں صدیاں بیت جائے، عشق ومحبت کی باتیں جو بھی کتابوں کے اور اق میں ہوا کرتی تھیں اب ذرائع ابلاغ کی وجہ سے لوری کی جگہ لے لی ہے، نوبت یہاں تک پہنچ گئی ہے کہ وہ رشتے جن کی اساس حیا پر رکھی گئی تھی، آہتہ کی وجہ سے لوری کی جگر ہیں یا نئرنیٹ کھولیں تو معلوم ہوتا ہے دنیا کے اہم ترین لوگ کھلاڑی اور اداکار ہیں، اصحاب علم مطالعہ کریں یا ٹی وی یا انٹرنیٹ کھولیں تو معلوم ہوتا ہے دنیا کے اہم ترین لوگ کھلاڑی اور اداکار ہیں، اصحاب علم وفن، ارباب شعروادب اور رجال تحقیق کا کسی معاشرہ میں جو مقام حاصل تھا اب روبہ زوال ہے، جس کی وجہ سے مارے نونہالوں کے لئے وہ لوگ اسوہ، قدوہ وہ تیڈیل بن گئے ہیں جن کا دین و فرجب سے کوئی واسط نہیں۔

آج افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے عوام تو چھوڑیں طالبان علوم نبوت سے بھی اگر عشرہ مبشرہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے نام پوچھیں تو شاید ہی جواب دے سکیں الیکن کسی ملک کے ماضی و حال کے کر کٹر زیافلم ادا کاروں کے بارے میں پوچھ لیں تو جواب ضرور ملے گا،اس لئے اگر ہمیں اپنے نونہالوں کی فکر ہے تو جلداز جلداس جنگ کاحل نکالنا پڑے میں بوچھ لیں تو جو اب ضروری ہے کہ ہم اس حل کی تلاش اپنے گھروں سے کریں ، تربیت اولا دہ تعلیم و تعلم میں غفلت و سستی نہ برتیں ، ورنہ وہ دن دور نہیں جب ہم اپنی شناخت کھو بیٹھیں گے۔اللہ ہم سب کی حفاظت کرے۔

۲۔ فکری جنگ کا دوسراسب سے سکین حملہ استشر اق ہے، استشر اق کا عام مفہوم ہیہ ہے کہ: جب بھی کوئی استشر اق کا نام لیتا ہے تواس سے مراد پور پین علماء ومفکرین ہوتے ہیں، جن کا مقصد تحریک استشر اق کوفروغ دینا ہے، تحریک استشر اق کے دائر ہے اور مقاصد میں بڑی وسعت ہے، جو مشرق میں موجود تمام ممالک ، فداہب، زبان ، تہذیب و تهدن، باشندول ، ان کی رسم ورواج اور عادت واطوار کے متعلق تحقیق کر کے ان کے علاقوں پر قبضہ کرنے اور انہیں اپنے دسترس میں رکھنے جیسے بہت سارے شعبہ جات پر محیط ہے، لیکن اسلام اور اہل اسلام نیز ان کے ممالک واملاک پر قبضہ کرنا، اسلامی تعلیمات کو سخ کرنا، قرآن واحادیث پر تشویش پیدا کرناان کا خاص ایجنڈ اہے، انہیں اب تک اس میدان میں خاطر خواہ کا میابیاں بھی حاصل ہوئی ہیں، جس کا واضح ثبوت 'دائرہ معارف اسلامی' ہے۔

یدانگریزی، فرانسیسی، جرمنی زبان میں شائع ہو چکا ہے، جس میں چارسوسے زائدمستشرقین کی کاوش ومحنت شامل ہے، جوتین ہزار سے زائدمواد، دس ہزار سے زائد صفحات، اور تین سوسے زائداسلام اور قرآن وحدیث پراعتراضات ومختلف شبہات برمحیط ہے۔

اس عظیم خطرے سے ڈٹ کر مقابلے کے لئے ہمیں ہرا عتبار سے مستعدر ہنا پڑے گا، اپنے اندر وہ قوت و صلاحیت پیدا کرنا ضروری ہے، جس کے ذریعہ سے ہم استشر اق وستشرقین کو دندال شکن جواب دے سکیں۔

سے فکری جنگ کا تیسرا جملہ 'امدا ذ' ہے، آج دشمن اسلام خصوصاً یہود و نصار کی نے امداد کے ذریعہ اسلام اور اہل اسلام پر ایک ایسا جال بچھایا ہے جس میں جاہل و نا در مسلمان بلاا حساس تھنستے جارہے ہیں، اپنے علاقوں پر مشاہدہ کر نے سے پیتہ چلتا ہے کہ کس قدر انہوں نے اسکول، اسپتال، رفاہی اداروں کا جال بچھا کررکھا ہے اور کس قدر تیزی سے جاہل، نا دراور کمز ورطبقہ کے لوگ اس سے متاکثر ہوتے جارہے ہیں، یقیناً ہمارے لئے ایک سبق آموز اور قابل فکر بات ہے، اس کا صل بھی ہمیں ہی نکا لنا پڑے گا، ورنہ وہ دن بھی آسکتا ہے جب ہماری ایک بڑی تعداد ہم سے دور ہو جائے، پھرکف افسوس ملنے کے بچھ باقی نہ رہے گا۔

۳- فکری جنگ کا چوتھا حملہ (لا دینیت communism) کوفروغ دینا ہے۔ آج ہمارے معاشرے کو یہی لا دینیت دیمک کی طرح آ ہتہ آ ہتہ کھو کھلا کر رہی ہے، اس کے دائرے وسیع تر ہوتے جا رہے ہیں اور آج حالت تو یہ ہے کہ لوگ اللہ ورسول کی بات ماننا تو دور کی بات سننا بھی گوارانہیں کرتے، یقیناً یہ بھی ہمارے لئے ایک کھ کے مکر یہ ہے، اگر اس سے بہت جلد نہ نیٹا جائے تو معاشرہ کا معاشرہ اسی لا دینیت کی لیبیٹ میں آجائے گا۔

۵۔ فکری جنگ کا پانچواں جملہ گلوبلائزیشن ومغربیت کی مقبولیت ہے، لباس سے لے کر بول چال، طرز زندگی سے منبج فکر میں اس کا اثر نمایاں ہے، ہمارے معاشرے میں اس کی بے جامقبولیت بھی ایک بہت بڑا در دسر بنا ہوا ہے، بر وقت اس کا علاج بھی بے حدضر وری ہے، جس کے لئے اسلامی افکار کے فروغ اور اسلامی تعلیم وتربیت سے لیس ہونا ہرفر دکے لئے ضروری ہے۔

فکری جنگ سے لڑنے کے چند بنیادی نقاط: موضوع کی طوالت کو مد نظر رکھتے ہوئے اختصار سے کام لیا گیا ہے، فکری جنگ سے نمٹنے کے لئے چند بنیادی نقاط مندرجہ ذیل ہیں:

ا۔ اسلام اوراس کی تعلیمات کی طرف لوٹ آنا۔

۲ اسلامی تهذیب و تدن اور عربی زبان کوفروغ دینا۔

س\_ ذرائع ابلاغ اور تعليمي منهج كودرست كرنا \_

۳\_ فن صحافت میں بڑھ چڑھ کر حصہ لینا۔

۵۔ اسلام اوراس کی خصوصیات کودنیا کے سامنے اجا گر کرنا۔

ش٧٦ مختلف علوم وفنون مين دسترس حاصل كرنا\_

۷۔ دنیا کی سیادت وقیادت میں اپناقدم جمانا۔

٨ ـ آپسی اختلافات کوبالائے طاق رکھ کرایک پلیٹ فارم پرجع ہونا۔

9۔ دعوت واصلاح کے مراکز نیز داعیوں کی ہمت افزائی کرنا۔

ا۔ نئیسل کی ذہن سازی کرنا نیز دشمنان اسلام کے خطرے سے آگاہ کرنا۔

اا۔ ہرگا وَں وقریہ میں دعوتی واصلاحی پروگرام منعقد کرنا۔

ایسے بہت سارے اور بھی حلول ہیں جنہیں اپنا کراس خطرے سے نیٹا جاسکتا ہے۔

اللدرب العالمين بميں اس مهلك اور جان ليوا حملے سے بچائے رکھے۔ آمين يارب العالمين

# جنت میں خصوصی گھر دلانے والے چند مسنون اعمال

ابوالبيان رفعت سلفي

اسلام اپنے ماننے والوں کوجن اعمال صالحہ کی تعلیم دیتا ہے ان کی دوشمیں ہیں ا۔ فرائض وواجبات ۲ سنن ونوافل، دونوں کے فضائل وثمرات قرآن وسنت میں بیان کئے گئے ہیں تا کہ اہل ایمان کے دلوں میں ان اعمال کا شوق وجذبہ پیدا ہو، فرائض وواجبات کا اداکر نا تو ہر حال میں ضرور ک ہے، رہے سنن ونوافل تو ان کا اداکر نا واجب اور ضرور کی نہیں (ان کے ادانہ کرنے پرکوئی گناہ نہیں )، اگر انہیں انجام دیں گئو اجروثو اب ملے گا اور اگر فرائض وواجبات کی ادائیگی میں کوئی کو تاہی ہوئی ہوگی تو سنن ونوافل سے فرائض کی کمی پوری کردی جائے گی۔ اور ان سنن ونوافل میں بعض تو ایسے ہیں کہ جن کی ادائیگی پرخصوصی بشارت سنائی گئی ہے۔

میں نے اپنے اس مضمون میں چندایسے ہی اعمال صالحہ کا تذکرہ کیا ہے جن کے انجام دینے والوں کومحمد رسول اللہ علیقی نے جنت میں خصوصی گھر دلانے کی خوش خبری سنائی ہے۔

السنن رواتب كى پابندى كرنا\_

عَن أُمَّ حَبِيبَةَ، تَقُولُ: سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يَقُولُ: "مَنُ صَلَّى اثُنتَى عَشُرَةَ رَكُعَةً فِى يَوُمٍ وَلَيُلَةٍ، بُنِى لَهُ بِهِنَّ بَيُتُ فِى الْجَنَّةِ قَالَتُ أُمُّ حَبِيبَةَ: فَمَا تَرَكُتُهُنَّ مُنُذُ سَمِعُتُهُنَّ مِنُ رَكُعَةً فَى اللهِ صَلَّى اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ"
رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ"

نی آلیک کی بیوی ام حبیبہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے وہ بیان کرتی ہیں کہ میں نے رسول الله آلیک کو رماتے ہوئے سنا کہ:'' جو شخص روزانہ ۱۲ ارکعات نماز بطور نفل ادا کرتا ہے ( فرض نماز وں کے علاوہ ) تو اس کے لئے جنت میں ایک گھر بنایا جائے گا، ام حبیبہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ جب سے میں نے رسول ( علیک کی بیصد بیٹ سنی ہے اس وقت سے برابر ۱۲ ارکعات سنن روا تب پڑھتی چلی آرہی ہول' [صحیح مسلم: ۲۸۸]

ندکورہ حدیث کے اندرآ پی ایک نے نی وقتہ فرض نمازوں کے ساتھ ۱۲ ارکعات سنن رواتب کی پابندی پر جنت میں ایک گھر ملنے کی خوش خبری سنائی ہے، اس لئے ہم تمام مسلمانوں کو جنت میں مزیدایک گھر حاصل کرنے کے لئے فرض

نمازوں کے ساتھ سنن روا تب کا بھی اہتمام کرنا جا ہے۔جس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

فجر کی فرض نماز سے پہلے ۲ رر کعات ،ظہر کی فرض نماز سے پہلے ۴ رر کعات اور فرض کے بعد ۲ رکعات ،مغرب کی فرض نماز کے بعد ۲ رر کعات ،عشاء کی فرض نماز کے بعد ۲ رر کعات (ٹوٹل ۱۲ ررکعات)

جومسلمان نمازوں میں ستی اور کا ہلی کے عادی ہوتے ہیں وہ اکثر سنن روا تب کا اہتمام یہ کہ کہ کرنہیں کرتے کہ سنن روا تب فرض نماز نہیں ،اس طرح کی بات کرناایک مسلمان بندے کے لئے مناسب نہیں ہے۔

۲\_ بچے کی وفات پر صبر کرنا:

عَنُ أَبِى سِنَانِ، قَالَ: دَفَنتُ ابْنِى سِنَانًا، وَأَبُو طَلْحَةَ الْخَوُلَانِيُّ جَالِسٌ عَلَى شَفِيرِ القَبْرِ، فَلَمَّا أَرَدُتُ الْخُرُوجَ أَخَذَ بِيَدِى، فَقَالَ: أَلا أُبَشِّرُكَ يَا أَبَا سِنَانِ؟ قُلْتُ: بَلَى، فَقَالَ: حَدَّثِنِى الضَّحَاكُ بُنُ عَبُدِ الرَّحُمٰنِ بُنِ عَرُزَبٍ، عَنُ أَبِى مُوسَى الْأَشُعَرِى، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: " إِذَا مَاتَ وَلَدُ الْعَبُدِ قَالَ اللهُ لِمَلائِكَتِهِ: قَبَضْتُمُ وَلَدَ عَبُدِى، فَيَقُولُونَ: نَعَمُ، فَيَقُولُ: قَبَضُتُم ثَمَرَةَ الْفَادِهِ، فَيَقُولُ وَنَ: نَعَمُ، فَيَقُولُ اللهُ ال

ابوسنان کہتے ہیں میں نے اپنے بیٹے سنان کو ڈن کیا اور ابوطلحہ خولانی قبر کی منڈیر پر بیٹھے ہوئے تھے جب میں نے (قبر سے) نکلنے کا ارادہ کیا تو انہوں نے میراہاتھ پکڑ کر کہا: ابوسنان! کیا میں تمہیں بشارت نہ سناؤں؟ میں نے عرض کیا کیوں نہیں مجھے ضرور بشارت سنا ہے ، تو انہوں نے کہا مجھ سے ضحاک بن عبد الرحمٰن بن عرز ب نے بیان کیا ، ابوموی اشعری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ مجھ سے رسول اللہ اللہ اللہ اللہ عنہ کہتے ہیں کہ مجھ سے رسول اللہ اللہ اللہ عنہ کے بیان فر مایا:

"جب کسی بندے کا بچہ فوت ہوجا تا ہے تواللہ تعالی اپنے فرشتوں سے پوچھتا ہے تم نے میرے بندے کے بیٹے کی روح قبض کرلی؟ تو فرشتے کہتے ہیں: ہاں، پھر اللہ پوچھتا ہے: تم نے اس کے جگر کا کلڑا لے لیا؟ تو فرشتے جواب دیتے ہیں اس بندے نے تیری حمد بیان کی ہیں ہاں، پھر اللہ پوچھتا ہے: میرے بندے نے تیری حمد بیان کی اور"انا للّٰه و انا الیه د اجعون" پڑھا، تو اللہ تعالی فرما تا ہے: میرے بندے کے لئے جنت میں ایک گھر بنادواوراس کا نام بیت الحمدر کھدو' [ سنن ترمذی: ۲۰۲۱، صحیح ]

بڑے خوش نصیب ہیں وہ والدین جن کی کوئی اولا د (لڑ کا یالڑ کی ) بچیپن میں فوت ہوگئ ہواور اللہ نے انہیں صبر جمیل کی بھی توفیق بخشی ہو، اللہ رب العالمین ایسے والدین کو قیامت کے دن بیت الحمد نا می خصوصی محل عطا فر مائے گا ،اس لئے جب بھی ہم میں سے سی کا کوئی بچی یا بچہ وفات پا جائے تو ہمیں جزع فزع کرنے کے بجائے اللہ کے فیصلہ پر راضی رہنا چاہئے اور انا للہ وانا الیہ راجعون پڑھنا چاہئے تا کہ جنت میں ہمیں بھی بیت الحمد نصیب ہو، اور جب کسی مسلمان بھائی کے گھر میں کوئی نالغ بچہ فوت ہوجائے تو ہمیں اس کے گھر جا کراس کے والدین کو بھی تسلی دینی چاہئے کہ: اولا دبھی اللہ کی امانت ہے جب چاہتا ہے اسے واپس لے لیتا ہے اس لئے انا للہ وانا الیہ راجعون پڑھوا ورصبر کرواس کے بدلے اللہ تعالی تہمیں جنت میں بیت الحمد نا می گھر عطافر مائے گا۔

### ٣ جھڑاختم كرنے كے لئے اپنائق معاف كردينا۔

عَنُ أَبِى أَمَامَةَ، قَال: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْتٍ فِى رَبَضِ الْجَنَّةِ لِمَنُ تَرَكَ الْمِرَاءَ وَإِنْ كَانَ مُحِقًّا"

''ابوامامہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ واللہ نے فرمایا:''میں اس شخص کے لیے جنت کے اندرایک گھر کا ضامن ہوں جولڑ ائی جھگڑ اترک کردے،اگر چہوہ حق پر ہو' [سنن ابی داؤد: ٤٨٠٠-حسن]

#### سم\_مٰداق میں بھی جھوٹ نہ بولنا۔

نبی صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: "وَبِبَیْتِ فِی وَسَطِ الْجَنَّةِ لِمَنُ تَرَکَ الْکَذِبَ وَإِنُ کَانَ مَازِحًا"

"اور جنت کے پیچوں نے ایک گھر کا (ضامن ہوں) اس شخص کے لیے جوجھوٹ بولنا چھوڑ دے اگر چہوہ ہنسی مذاق
ہی میں ہو' [سنن ابی داؤد: ٤٨٠٠-حسن]

فتنوں کے اس دور میں اکثر انسانوں کی زندگی کا مقصد ہی ہنسی مذاق بن کررہ گیا ہے، با قاعدہ ہننے اور ہنسانے کی مخطلیں بیا کی جاتی ہیں جن میں بڑے بڑے ادا کاروں کو بلایا جاتا ہے جولوگوں کی واہ واہی اور بڑے سے بڑا نذرانہ وصول کرنے کے لئے مبالغہ اور جھوٹ بولنے کو باعث شرف سمجھتے ہیں ، ایسے ماحول میں بالخصوص اہل اسلام کو دنیا کے لوگوں کے سمبالغہ اور جھوٹ بولنے کو باعث شرف سمجھتے ہیں ، ایسے ماحول میں بالخصوص اہل اسلام کو دنیا کے لوگوں کے سامنے آپ علیم عملی طور پر عام کرنی جا ہئے کہ 'درین اسلام ہنسی مذاق میں بھی جھوٹ بولنے کی لوگوں کے سامنے آپ علیم عملی طور پر عام کرنی جا ہئے کہ 'درین اسلام ہنسی مذاق میں بھی جھوٹ بولنے ک

اجازت نہیں دیتا''۔

#### ۵\_خوش اخلاق مونا:

نِي الله فِي الله وَبِبَيْتٍ فِي أَعُلَى الْجَنَّةِ لِمَنْ حَسَّنَ خُلُقَهُ" (

'اور میں جنت کی بلندی میں ایک گھر کا ضامن ہوں اس شخص کے لیے جوخوش اخلاق ہو' [سنن ابسی داؤد:

[:, w > . & A . .

مذکورہ حدیث میں رسول اللہ واللہ کے ایسے شخص کو جنت کی بلندی میں ایک گھر کی ضانت دی ہے جس کے اخلاق ایچھے ہوں ، ایچھے اخلاق کا مطلب بیہ ہوتا ہے کہ ہم اللہ کی مخلوقات کے ساتھ بالحضوص اللہ کے بندوں کے ساتھ اچھا سلوک کریں ، ہم کسی بھی شخص کا برانہ چاہیں اور اگر کوئی ہمارا برا چاہے تو ہم اس کے ساتھ بھی اچھا سلوک کریں اس کا دوسرا فائدہ یہ ہوسکتا ہے کہ وہ ہمارے ایچھے سلوک کی وجہ سے ہمارا جگری دوست بن جائے۔

### ٢ \_الله ك لي مسجد تغير كرنا:

عن عُبَيْدِ اللّهِ الْحَوُلَانِيِّ أَنَّهُ سَمِعَ عُثُمَانَ بُنَ عَفَّانَ، عِنْدَ قَوْلِ النَّاسِ فِيهِ، حِينَ بَنَى مَسُجِدَ الرَّسُولِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إِنَّكُمُ قَدُ أَكُثَرُتُمُ، وَإِنِّى سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إِنَّكُمُ قَدُ أَكُثَرُتُمُ، وَإِنِّى سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إِنَّكُمُ قَدُ أَكُثَرُتُمُ، وَإِنِّى سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إِنَّكُمُ قَدُ أَكُثَرُتُمُ، وَإِنِّى سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ لَهُ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ"، مَسُجِدًا لِللهِ، بَنَى اللهُ لَهُ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ."، قَالَ ابْنُ عِيسَى فِي رِوَايَتِهِ: مِثْلَهُ فِي الْجَنَّةِ.

عبیداللہ خولانی سے روایت ہے کہ انہوں نے سید ناعثان رضی اللہ عنہ کوفر ماتے ہوئے سناجب سید ناعثان رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ علیہ کی مسجد کی تغمیر کی اور اسے لوگوں نے براسمجھاتو سید ناعثان رضی اللہ عنہ نے فرمایا: تم نے مجھ پر بہت زیادتی کی ہے، میں نے تورسول اللہ اللہ اللہ کے لئے مسجد بنائے گا اور اصل بہت زیادتی کی ہے، میں نے تورسول اللہ اللہ کے فرماتے ہوئے سناہے کہ: ''جو شخص اللہ کے لئے مسجد بنائے گا اور اصل راوی حدیث بکیر کہتے ہیں میرا خیال ہیہ کہ انہوں نے کہا کہ خالص اللہ کی رضا مندی کے لئے تو اللہ تعالی اس کے لئے جنت میں بنائے گا'۔ اور ابن عیسیٰ کی روایت میں ہے ویساہی ایک گھر جنت میں بنائے گا۔ اور ابن عیسیٰ کی روایت میں ہے ویساہی ایک گھر جنت میں بنائے گا۔ ا

بلا شبداللدرب العالمين مسجد كي تعمير كرنے والوں كے لئے جنت ميں ايك كھر بنائے كاليكن اس كے لئے پہلی شرط بيه ہے كہ جس مال سے مسجد كي تعمير كى جائے وہ مال حلال اور پاك ہو، حرام نہ ہو۔ جسيا كہ نبي الله عليہ اللہ عليہ اللہ ياك ہے اور پاكيزہ چيزكوہى قبول فرما تا ہے'' [صحيح مسلم: ١٠١٥]

دوسری شرط بیہ کے مسجد کی تعمیر کا مقصد صرف اور صرف اللہ کی رضاجوئی وخوشنودی ہوریا کاری ودکھاوا نہ ہو۔ حبیبا کہ نجی اللہ فرمان ہے:"انما الاعمال بالنیات و انما لکل امری ما نوی"" تمام اعمال کادارومدارنیوں بہاور ہر شخص کے لئے وہی کچھ ہے جس کی اس نے نیت کی ہے" [ صحیح بحاری: ۱]

اور فدکورہ حدیث کے اندر بھی 'من بنی مسجد اللّه ''کالفظ موجود ہے جس کا ترجمہ بی یہی ہوتا ہے کہ جس نے اللّٰہ کے اللہ کے لئے مسجد بنائی۔

ے۔بازار میں داخل ہونے کی دعاء پڑھنا۔

عَنُ سَالِمِ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عُمَرَ، عَنُ أَبِيهِ ، عَنُ جَدِّهِ ، قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: "مَنُ قَالَ حِينَ يَدُخُلُ السُّوقَ لَا إِلهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْمُلُكُ وَلَهُ الْحَمُدُ يُحْيِى وَيُمِيثُ وَهُوَ حَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ كَتَبَ اللَّهُ لَهُ أَلُفَ أَلُفَ أَلُفِ مَسَنَةٍ وَمَحَا عَنُهُ أَلْفَ اللهُ لَهُ أَلُفَ الْجَنَّةِ " حَسَنَةٍ وَمَحَا عَنُهُ أَلْفَ اللهُ لَهُ أَلْفَ الْجَنَّةِ "

بازار میں اس دعاء کا ثواب اس واسطے زیادہ ہے کہ بازار دنیا میں مشغول ہونے اور اللہ سے غفلت کی جگہ ہے تواس جگہ اللہ کو یا در کھنا بڑے جواں مردوں کا کام ہے، اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ رِجَالٌ لا تُلْهِیهِ مُ تِجَارَةٌ وَ لا بَیْعٌ عَن فِي اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

٨ \_صف مين خالى جگه كويركرنا:

رسول التُعلِينَةُ نِي فرمايا: "من سد فرجة بني الله له بيتا في الجنة ورفعه بها درجة"

'' جو شخص صف میں خالی جگہ کو پر کرے گا تو اللہ تعالیٰ ایسے شخص کے لئے جنت میں گھر بنائے گا اوراس کا ایک درجہ بلند فرمائے گا'' [الصحیحة: ۱۸۹۲]

بظاہر صف میں خالی جگہ پر کرنا بڑا آسان عمل معلوم ہوتا ہے کین حقیقت کے اعتبار سے بڑا مشکل امر ہے کیونکہ جس کا دل اپنے تمام مسلمان بھائیوں کے تعلق سے بالکل صاف ہوگا وہی اس مہتم بالثان نیکی کو انجام دے سکتا ہے ورنہ بہت سے سگے بھائی اور سگے رشتہ دار بھی ایک دوسرے سے نماز میں قدم سے قدم اور کندھے سے کندھا ملانے کے لئے تیار نہیں ہوتے ایک دوسرے سے بھا گئے رہتے ہیں جس کی بنا پر بسا اوقات دوآ دمیوں کے درمیان یا ایک آ دمی اور مسجد کے دیوار کے درمیان کی جگہ باقی رہ جاتی ہے۔

#### ٩\_سوره اخلاص كى دس مرتبه تلاوت كرنا:

عَنُ مُعَاذِ بُنِ أَنَسِ الْجُهَنِيِّ صَاحِبِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ لَهُ قَصُرًا فِي الْجَنَّةِ "فَقَالَ عُمَرُ بُنُ الْجَطَّابِ: إذًا نَسُتَكُثِر.

بُنُ الْجَطَّابِ: إذًا نَسُتَكُثِر.

سیدنامعاذ بن انس جهنی رضی الله عنه سے روایت ہے کہ نبی کریم آلیہ فی ایا: ''جوشخص'' قُلُ هُ وَ اللّه أَحَد '' العنی سورة الاخلاص آخر تک دس مرتبه پڑھے گا، الله تعالی اس کے لیے جنت میں ایک محل تعمیر کرے گا۔ سیدنا عمر رضی الله عنه نے کہا: اے الله کے رسول! پھر تو ہم بہت سے محلات حاصل کر سکتے ہیں۔ آپ آپ آلیہ نے فرمایا: الله تعالی بھی بہت زیادہ اور بہت عمدہ عطا کرنے والا ہے' [الصحیحة: ۹۸۹]

سبحان اللہ اعمل کتنا جھوٹا ہے اور تو اب کتناعظیم ہے ، مذکورہ حدیث میں رسول اللہ اللہ اللہ نے صرف دس بارسورہ اخلاص کی تلاوت پر جنت میں ایک محل کی خوشنجری سنائی ہے ،سورہ اخلاص بیشک ایک عظیم الشان سورہ ہے کیونکہ پوری سورہ اللہ کی تو حید اور اس کی عظمت کے بیان پر مشتمل ہے ،اس لئے ہمیں سورہ اخلاص کی تلاوت کے ساتھ اس کے معنی ومفہوم کو ہمچھ کران پر پکا ایمان بھی رکھنا چا ہیے۔

اللّدرب العالمین ہمیں مٰدکورہ تمام جنت میں گھر دلانے والے اعمال کی توفیق عطا فر مائے اور انہیں شرف قبولیت سے نواز کرہمیں جنت کے قصور ومحلات کامستحق بنائے آمین۔

\$ \$ \$

(يانچويں قسط)

# سوره کهف: دور فتن کا ایک محفوظ قلعه

#### عتيق الرحمان عبيدالرحمان سلفي

#### حكومت وبادشاهت اسلام كي نظر مين:

انسانی معاشرہ ہمیشہ سے قیادت اور سیادت کامختاج رہا ہے تا کہ اپنے معاملات اور مسائل کو بآسانی حل کرسکے،اور دشمنوں سے اپنا بچاؤ کرسکے، کیونکہ ساج کی اصلاح وفساد میں بادشاہوں اور صاحب اقتدار شخصیات کے بڑے دوررس اثرات مرتب ہوتے ہیں،اگر وہ عادل اور صاحب ایمان ہوں تو ساج میں امن وسکون رہتا ہے،اوراگر وہ ظالم ہوں تو ساج کوتابی کی راہ پرلگا دیتے ہیں،سورہ کہف کے آغاز میں آپ نے دیکھا کہ اصحاب کہف جوا بیمان،تو حید،اصلاح،امن وسلامتی کے داعی تھے،لیمن بادشاہ اوررؤساء قوم برے اور ظالم تھے،اس لئے انہیں اپنے دین وایمان کی حفاظت کیلئے غار میں روپوش ہونا پڑا،اسی لئے اللہ تعالی کا قانون ہے کہ حکومت وبادشاہت کے اصلی حق داراللہ کے صالح بندے ہیں،اوراللہ تعالی بطورانعام اور آزمائش انہیں عطافرہ اتا ہے،البتہ اپنی حکمت ومشیت سے بسا اوقات ظالم ترین شخص کو بھی اللہ حاکم بنادیتا ہے۔ جیسے فرعون،نمر ودکو بنایا۔اللہ کا فرمان ہے:

﴿ قُلِ اللّٰهُمَّ مَالِکَ الْمُلُکِ تُؤتِی الْمُلُکَ مَن تَشَاء و تَنزِعُ الْمُلُکَ مِمَّن تَشَاء ﴾ "" بهدو یجئ اے اللہ! اے تمام جہان کے مالک! توجے چاہے بادشاہی دے اور جس سے چاہے سلطنت چھین لے "[آل عمران: ٢٦]

#### عهده ومنصب، نعمت يامصيبت:

عهدہ اور منصب الشخص كيلئے نعمت ہے جواس كا اہل ہو، جوساج ميں عدل وانصاف قائم كرنا چا ہتا ہو، لوگوں كيلئے آسانياں پيدا كرنے ، مسائل حل كرنے ، امن وسكون كا ماحول بنانے كاخواہاں ہو، اور منصب كى ذمہ داريوں كو بحسن وخو بى ادا كرسكتا ہو، ايسے حكمرانوں اور منصب داروں كيلئے پيارے رسول الله يہ كى بير حديث پاك ملاحظہ فرمائيں:

"إنَّ الـمُـقُسِطِينَ عِنُدَ اللهِ على مَنابِرَ مِن نُورٍ، عن يَمِينِ الرَّحُمَنِ عزَّ وجلَّ ، وكِلُتا يَدَيُهِ يَمِينُ، الَّذِينَ يَعُدِلُونَ في حُكْمِهِمُ وأَهُلِيهِمُ وما ولوا"

''جولوگ انصاف کرتے ہیں وہ اللہ عزوجل کے پاس منبروں پر ہوں گے پروردگار کے دائی طرف اوراس کے دونوں ہاتھ داہنے ہیں (یعنی بائیں ہاتھ میں جو داہنے سے قوت کم ہوتی ہے یہ بات اللہ تعالیٰ میں نہیں کیونکہ وہ ہر عیب سے پاک ہے ) اور یہ انصاف کرنے والے وہ لوگ ہیں جو تھم کرتے وقت انصاف کرتے ہیں اور اپنے بال بچوں اور عزیز وں میں انصاف کرتے ہیں اور جو کام ان کو دیا جائے اس میں انصاف کرتے ہیں' [صحیح مسلم بھوں اور عزیز وں میں انصاف کرتے ہیں اور جو کام ان کو دیا جائے اس میں انصاف کرتے ہیں' [صحیح مسلم ۱۸۲۷]

نااہلوں کا مناصب اور عہدوں پر فائز ہونا قیامت کی نشانی اور ساج کی بربادی کی پہچان ہے، اسی لئے نااہلوں کواس سے دورر ہنے کی تلقین فرمائی سے دورر ہنا چاہیے، اللہ کے نبی قیالیہ نے حضرت ابوذررضی اللہ عنہ کو ہرشم کی ذمہ داریوں سے دورر ہنے کی تلقین فرمائی تھی، آ ہے اللہ نے فرمایا:

يَا أَبِا ذَرِّ، إِنَّكَ ضَعِيفٌ، وإِنَّها أَمانَةُ، وإِنَّها يَومَ القِيامَةِ خِزُىٌ وَنَدامَةٌ، إِلَّا مَن أَخَذَها بحَقِّها، وَأَدِّى الذي عليه فِيها"

''اے ابوذر! تو نا تو اں ہے اور بیامانت ہے ( یعنی بندوں کے حقوق اور اللہ تعالیٰ کے حقوق سب حاکم کوا داکر نے ہوتے ہیں ) اور قیامت کے دن خدمت سے سوائے رسوائی اور شرمندگی کے پچھ حاصل نہیں مگر جواس کے حق اداکر ہے اور راستی سے کام لے''[صحیح مسلم: ۱۸۲۵]

یہ حدیث رسول ﷺ بھی دل کی گہرائی ہے، پوری بصیرت سے پڑھنی چاہئے اور دنیا میں ہی اپنے انجام کومعلوم کرنا چاہئے۔ نبی ایسی نے فرمایا:

"ما مِن عَبُدٍ اسُتَرُعاهُ اللهُ رَعِيَّةً، فَلَمُ يَحُطُها بنَصِيحَةٍ، إلَّا لَمُ يَجِدُ رائِحَةَ الْجَنَّةِ" "جبالله تعالی سی بنده کوسی رعیت کا حاکم بنا تا ہے اوروہ خیرخواہی کے ساتھ اس کی حفاظت نہیں کرتا تو وہ جنت کی خوشبو بھی نہیں یائے گا" [صحیح بحاری: ١٥٠]

#### عهده کا فتنه:

عوامی مسئولیت اور ذمہ داری صالح اور باصلاحیت انسان کیلئے ایک نعمت ہے، بڑے بڑے اہم ساجی کام اس سے پورے ہو سکتے ہیں جوانفرادی طور پرممکن نہیں ہیں،اسی لئے ''امام عادل' (انصاف کرنے والا بادشاہ) کوعرش الہٰی کے

سائے میں جگہ ملے گی، اگر کوئی عہدہ اور منصب ملنے پر تکبر میں مبتلا ہوجائے ، حقوق ضائع کرنے لگے، لوگوں کو حقیراور ذلی میں جھنے لگے، کمزوروں پراتیا چار کرنے لگے ایسے ظالم حکمراں کو ذلت ورسوائی کا سامنا کرنا پڑے گا، عہدہ کا بے فتنہ تمام مناصب کے لئے عام ہے، مسجد، مدرسہ ، سینٹر، اسکول ، یونیورسٹی ، کار پوریٹس ، کہیں بھی آپ ذمہ دار ہیں تو آپ آزمائش میں ہیں بغیر حق کی ادائیگی کے نجات نہیں ملے گی۔

#### قصهٔ ذوالقرنين :

اللہ نے مشرکین مکہ کے سوال پوچھنے پر ذوالقرنین کے حیات مبارکہ کے درخشاں اور قابل عبرت ونصیحت پہلوکو بیان فرمایا ہے، کیونکہ قر آنی قصوں کا مقصد عبرت ونصیحت ہے، اسی لئے قر آن نے ذوالقرنین کی حیات سے متعلق وہی بیان کیا جس کی ہمیں ضرورت ہے، اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:

﴿ وَيَسُأَلُونَكَ عَن ذِي الْقَرُنَيْنِ قُلُ سَأَتَلُو عَلَيْكُم مِّنُهُ ذِكُرًا ﴾

''آپ سے ذوالقرنین کا واقعہ بیلوگ دریافت کررہے ہیں، آپ کہہ دیجئے کہ میں ان کاتھوڑ اسا حال تمہیں پڑھ کرسنا تاہوں'' [الکھف: ۸۳]

#### ذوالقرنين كى بادشاهت اورطاقت وقوت كابيان:

اللہ تغالیٰ نے آپ کو پوری دنیا کی بادشاہت عطافر مائی تھی ، آپ کوتمام وسائل اور ذرائع عطافر مایا ، جس کی آپ کو ضرورت تھی ، انتہاء مشرق ومغرب تک کا سفراور پوری دنیا پر حکمرانی کا شرف آپ کوملا ، فر مان الٰہی ہے:

﴿إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ وَآتَيُنَاهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا ﴾

''ہم نے اسے زمین میں قوت عطافر مائی تھی اور اسے ہر چیز کے سامان بھی عنایت کردئے تھے' [الکھف: ۸٤] ذراغور فرمائیں! اللہ نے ذوالقرنین کو ہر چیز کے اسباب اور ذرائع عطا فرمائے تھے، جسمانی، ذہنی، مالی، افرادی، لسانی، علمی، تمام وسائل جن سے زبر دست بادشاہت کا قیام اور پھیلا وَہو سکے اللہ نے ذوالقرنین کوعطافر مایا تھا۔

اللہ نے ذوالقر نین کے تین سفروں کا ذکر فر مایا ہے، ذوالقر نین کی عظیم سلطنت، دکش شخصیت، مضبوط کر دار، پخته ایمان اور بہت کچھانہی اسفار میں پوشیدہ ہے، سفروسیلہ طفر بھی ہے اورا خلاق وکر دار کے ناپیخ کا پیانہ بھی ہے۔ آپئے قرآن کی روشنی میں ان سفروں کو پڑھتے ہیں۔

یہلاسفر: ذوالقرنین کواللہ نے اسباب اور وسائل بے شارعطا فرمائے تھے، انہی کا استعال کرتے ہوئے اس نے

سفر کا آغاز کیا، پہلاسفر مشرق کی طرف کیا، تا کہ ظلم کوروک سکے، لوگوں کو انصاف دلا سکے، عدل قائم کر سکے، فتوحات پر فتوحات کرتے ہوئے وہ مشرق کی طرف بڑھتا ہی چلا گیا یہاں تک کہوہ آخری آبادی تک پہونچ گیا، جس کے آگے تاحد نگاہ صرف پانی ہی پانی نظر آر ہاتھا، اس نے سورج کودیکھا گویا سورج گند لے، سیاہ چشمہ میں ڈوب رہا ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغُوبَ الشَّمُسِ وَجَدَهَا تَغُرُبُ فِي عَيُنِ حَمِئَةٍ ﴾

''یہاں تک کہ سورج ڈو بنے کی جگہ بینج گیا اور اسے ایک دلدل کے چشمے میں غروب ہوتا ہوا پایا' [الکھف: ٨٦] و ہیں ایک فاسق اور ظالم قوم پر اسے فتح ملی ،اللہ نے ذوالقر نین کوغلبہ دے کر فیصلہ کا اختیار دیا کہ اس قوم کے ساتھ جیسا چاہوویسا برتا وَکرو،اللہ نے فرمایا:

﴿ وَوَجَدَ عِنْدَهَا قَوُمًا قُلْنَا يَا ذَا الْقَرُنَيْنِ إِمَّا أَنْ تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَنْ تَتَّخِذَ فِيهِم حُسْنًا ﴾

''اوراس چشمے کے پاس ایک قوم کوبھی پایا،ہم نے فرمادیا کہا ہے ذوالقر نین! یا تو توانہیں تکلیف پہنچائے یا ان کے بارے میں تو کوئی بہترین روش اختیار کرئے' [الکھف: ٨٦]

لیکن ذوالقرنین ایک کشادہ دل،عدل وانصاف کرنے والا اور اصول پیند بادشاہ تھا،اس نے ایک عدل پرمبنی قانون پیش کیا۔اللہ نے ارشاد فر مایا:

﴿قَالَ أَمَّا مَنُ ظَلَمَ فَسَوُفَ نُعَذَّبُهُ ثُمَّ يُرَدُّ إِلَى رَبِّهِ فَيُعَذِّبُهُ عَذَابًا نُكُرًا، وَأَمَّا مَنُ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُ جَزَاءً الْحُسْنَى وَسَنَقُولُ لَهُ مِنُ أَمُونَا يُسُرًا﴾

''اس نے کہا کہ جوظم کرے گا اسے تو ہم بھی اب سزادیں گے، پھروہ اپنے پروردگار کی طرف لوٹایا جائے گا اوروہ اسے سخت تر عذاب دے گا۔اور رہا وہ جو ایمان لایا اور اس نے نیک عمل کیا تو اس کے لیے بدلے میں بھلائی ہے اور عنقریب ہم اسے اپنے کام میں سے سراسرآ سانی کا تھم دیں گے' [الکھف:۸۸-۸۸]

دوسراسفر: الله نے فرمایا:

﴿ ثُمَّ أَتُبَعَ سَبَبًا ﴾ " پھروه اورراه كے پیچے لگا" [الكهف: ٩٢]

یعنی اب مغرب سے فارغ ہوکرمشرق کے سفر پرروانہ ہوا، یہ اس کا دوسرا بڑا اور اہم سفرتھا، یہاں تک کہ وہ مشرق کی آخری آبادی تک پہنچے گیا، یہاں اس نے ایک ایسی قوم کو پایا جو بے حدغیر مہذب، جاہل، نا دار، وسائل سے محروم، صحرانشین لوگ تھے، جن پرسورج طلوع ہوتا تھالیکن اس کی تپش سے بچاؤ کے لئے ان کے پاس وسائل نہیں تھے۔اللہ

نے ارشا دفر مایا:

﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطُلِعَ الشَّمُسِ وَجَدَهَا تَطُلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمُ نَجُعَلُ لَهُمُ مِنُ دُونِهَا سِتُرًا ﴾ '' يہاں تک کہ جب سورج نگلنے کی جگہ تک پہنچا تواسے ایک الی قوم پر نکلتا پایا کہ ان کے لئے ہم نے اس سے اور کوئی اوٹ نہیں بنائی' [الکھف: ۹۰]

اس قوم کے ساتھ بھی ذوالقرنین نے عدل وانصاف اوراحسان کا معاملہ فرمایا،اور جیتے بھی وسائل وذرائع اس کے پاس سے پاس سے سب کا بہترین استعال کیا،اس کے کارناموں،طاقت وقوت،اسباب ووسائل کا پوراعلم صرف اللہ ہی کو ہے۔اللہ کا فرمان ہے:

﴿كَذَلِكَ وَقَدُ أَحَطُنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبُرًا﴾

"واقعداییا ہی ہے اور ہم نے اس کے پاس کی کل خبروں کا احاطہ کررکھاہے "والکھف: ۹۱]

تیسراسفر: حرکت و مملکا پیکر، جهد مسلسل عمل پیهم کا خوگر بیصالح بادشاہ پھرایک اورسفر پرنکل گیا، یہاں تک کہوہ ایک ایسی جگہ پہنچ گیا جہال دومضبوط پہاڑ تھے اور ان کے درمیان ایک گھاٹی تھی اور پہاڑ کی دوسری طرف ایک ایسی قوم آبادتھی جنہیں صرف اپنی زبان کاعلم تھاوہ ذوالقرنین کی گفتگو جھے ہی نہیں سکتے تھے، لیکن وہ لوگ یا جوج ما جوج کے فساد اور قتل وغارت گری، لوٹ مار سے حد درجہ پریشان تھے، انہوں نے ذوالقرنین سے کہا کہ یا جوج ماجوج بہت بڑے فسادی ہیں، ہم آپ کو مال ودولت عطا کردیں، اس کے بدلے آپ ہمارے اور ان کے درمیان ایک دیوار قائم کردیں، ذوالقرنین کا جواب آیت میں ملاحظہ فرمائیں:

﴿قَالَ مَا مَكَّنِّي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ أَجُعَلُ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُمُ رَدُمًا

"اس نے جواب دیا کہ میرے اختیار میں میرے پروردگار نے جو دے رکھا ہے وہی بہتر ہے، تم صرف قوت طاقت سے میری مدد کرو۔ میں تم میں اوران میں مضبوط حجاب بنادیتا ہوں "[الکھف: ۹۰]

اپنی رعایا کی حفاظت،مفسدین پرکڑی پابندی،مضبوط دفاع ایک بادشاہ اور حکمراں کی ذمہ داری ہوتی ہے، وہی اس مسلم عادل بادشاہ نے بھی کیا،انہوں نے دیوار کا مطالبہ کیالیکن اس نے مضبوط باندھ کا انتظام فر مایا،اور کا مشروع کر دیا۔ آیت کریمہ اس طرح ہے:

﴿آتُونِي زُبَرَ الْحَدِيدِ حَتَّى إِذَا سَاوَى بَيْنَ الصَّدَفَيْنِ قَالَ انْفُخُوا حَتَّى إِذَا جَعَلَهُ نَارًا قَالَ آتُونِي أُفُوغُ عَلَيْهِ قِطُرًا﴾ '' مجھےلو ہے کی چادریں لا دو۔ یہاں تک کہ جب ان دونوں پہاڑوں کے درمیان دیوار برابر کر دی تو تھم دیا کہ آگ تیز جلاؤتا وقتیکہ لو ہے کی ان چا دروں کو بالکل آگ کردیا، تو فر مایا میرے پاس لاؤاس پر پھطلا ہوا تا نباڈال دوں ''[الکھف: ۹٦]

اس طرح بیظیم کام ذوالقرنین اوراس مظلوم قوم کے باہمی تعاون سے کمل ہوااورا تنامتحکم اور مضبوط بنا کہاس کو توڑ کریااس پرچڑھ کریا جوج ماجوج کیلئے انسانی آبادی تک پہنچنا ناممکن ہوگیا۔اللہ نے فرمایا:

﴿ فَمَا اسْطَاعُوا أَنُ يَظُهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقُبًا ﴾

''پس توان میں اس دیوار کے اوپر چڑھنے کی طاقت تھی اور نہان میں کوئی سوراخ کر سکتے تھے' [الکھف: ۹۷]
اس طرح فسادی قوم یا جوج ما جوج کوقید کر دیا گیا، اور انسانیت کی دفاع اور حفاظت کا ایک بہت عظیم اور بے مثال
کام پورا ہوگیا تو ذوالقرنین نے ایک بہت بڑی بات کہی جسے قرآن کریم نے ایک آیت میں بیان فر مایا ہے، قصہ
ذوالقرنین کا خاتمہ بھی اس آیت پر ہوتا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿قَالَ هَاذَا رَحُمَةٌ مِنُ رَبِّي فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ رَبِّي جَعَلَهُ ذَكَّاءَ وَكَانَ وَعُدُ رَبِّي حَقًّا﴾

'' کہا بیصرف میرے رب کی مہر بانی ہے ہاں جب میرے رب کا وعدہ آئے گا تواسے زمین بوس کر دے گا، بیشک

مير ررب كاوعده سچااور حق مي والكهف: ٩٨]

یہ ہے ذوالقرنین کے متعلق قرآنی بیان، جسے اللہ نے اختصار کے ساتھ آیت نمبر ۹۸ تا ۹۸ میں بیان فرمایا ہے۔ اہل علم کے یہاں بڑی بڑی بحثیں موجود ہیں لیکن ان سب سے صرف نظر میں نے صرف قرآنی بیان پراکتفا کیا ہے، اور الحمد للہ عبرت وضیحت کیلئے اتناہی کافی ہے۔

#### عبرت ونصیحت کے مرکزی پہلو:

منصب ملنے پر جو بادشاہ یاذ مہداران، یارؤساء قوم کبروغرور میں ببتلا ہوجاتے ہیں، خدمت خلق کی بجائے ان پرظلم کرنے لگتے ہیں، ایسے لوگ بہت بدترین ہیں اوران کا انجام بھی بہت برا ہے، موسیٰ وخضر علیجا السلام کے قصہ میں ایک ظالم بادشاہ کا ذکر ہے جس کے ظلم کی انتہا ہے کہ غریبوں کی اچھی کشتیوں کو زبردستی چھین لینااس کا کام ہے، کمزوروں پرظلم، قساوت قلبی کی انتہا ہے۔ اور ذوالقرنین کی طرح حکومت وطاقت ملنے پرعدل وانصاف، خدمت خلق، رعایا کی خبر گیری اسلامی تعلیم ہے، اور یہی اس قصہ کامرکزی درس ہے۔

#### نصائح وعبر:

میں نصائح کو بہت اختصار سے پیش کرر ہاہوں۔ بیصیحتیں ہمیں ایک نئی اور روش صبح کا تحفہ دیں گی۔ان شاءاللہ پہلی نصیحت: بادشاہت اور قوت وطاقت،اسباب و ذرائع اللہ ہی عطا فرما تا ہے،اور وہ چھین کر ذلیل بھی کرتا ہے،اس لئے فرعون کی طرح کبروغرور میں نہیں پڑنا چاہئے بلکہ ذوالقرنین کی طرح شکر گزار بننا چاہئے۔

دوسری نصیحت: اللہ کے عطا کردہ وسائل کا پوری مہارت کے ساتھ استعال کرنا چاہئے، جسمانی، علمی، وہنی، مالی، افرادی، ملکی تمام ذرائع کا خوب خوب استعال کرنا چاہئے، یہی اس کی شکر گزاری ہے، کا ہلی اور ستی سے ہزار باراللہ کی پناہ، ذوالقر نین کواللہ نے اسباب دیئے اورانہوں نے اسباب کا استعال کر کے دعوت الی اللہ اور نظام عدل کو عالمی سطح پر پہنچایا، آج ہمارے پاس مال ہے، افراد ہیں، علاء اور مدارس ہیں، عوام کی قوت ہے، کیکن ان کا بہترین استعال ہمیں نہیں آتا ہے، اسباب و ذرائع کا درست استعال کرنا ذوالقرنین کی ایک عظیم صفت ہے۔

تیسری نصیحت: اینے مشن کے لئے فدارا کاری، جانفشانی، قربانی اور طویل جدوجہد کا خوگر ہونا۔

ذوالقرنین کا مقصد حیات دعوت الی الله، امر بالمعروف، نہی عن المنکر، قیام عدل بظلم وجور کا خاتمہ، مظلوم کی فریاد رسی وغیرہ تھا، اس کے لئے بڑے بڑے اسفار کئے، سلسل اور بے انتہاء کئے، اس راہ میں ہرقتم کی تکلیفوں اور مصائب وآلام کو جھیلا، بھیل مقصد کے لئے کسی چیز کوآٹر نے نہیں آنے دیا، اسی لئے تو مشرق ومغرب کی آخری آبادیوں تک پہنچ کر بھی دم نہیں لیا، ایک انتہا پر پہنچ کر دوسری سمت مڑگیا، تیسری سمت مڑگیا، کیکن سفر جاری رکھا، جدوجہد کی بیاعلی ترین مثال ہے۔

چوتھی نصیحت: سب کے ساتھ عدل کا معاملہ کرنا ، مجر مین کوسز ااورا چھے لوگوں کی تکریم کرنا۔

بہتر ساج کی تشکیل اور پرامن و پرسکون معاشرہ کے لئے اس سے بہتر قانون نہیں ہوسکتا ہے، کہ مفسدین کوسزادی جائے، ان پر بندش لگائی جائے، مجر مین کیلئے سخت قوانین بنائے جائیں اور نافذ کیا جائے، نیز صالح اور امن پیند لوگوں کا احتر ام ہو، حوصلہ افزائی ہو، خاص رعایت ہو، آسانی اور سہولیات مہیا ہو، اسی سے ساج میں شرمٹے گا اور امن وسلامتی کوفر وغ حاصل ہوگا۔

پانچویں نفیحت: تعلیم وتربیت کااہتمام کرنا۔

ذوالقرنین نے اپنے ان تینوں سفر میں تعلیم وتر بیت کا پوراا ہتمام کیا، پہلے سفر کی انتہا میں جس قوم سے سامنا ہواان کے لئے بنایا ہوا قانون اس بات کا اعلان تھا کے ظلم کرو گے تو ہم اس دنیا میں بھی سزا دیں گے اور آخرت میں بھی سخت سزا کاسامنا کرنا پڑے گا، یہ تو بہ واستغفار اور اصلاح کی طرف بلیغ دعوت ہے، تا کہ مجر مین میں سدھار پیدا ہوا ورایمان واعمال صالحہ پر آخرت میں جنت کی بشارت اور دنیا میں آسانی کی خوشخبری امن پیندلوگوں کے لئے استقامت کی تلقین ہے۔ ذوالقرنین یہاں کے لوگوں کی تربیت کر کے خود نئے سفر پراورنئ مہم پرنکل گیا۔ دوسری جگہ بھی اس نے ایسا ہی کیا اور تیسری جگہ بھی اس نے قوم کے ہاتھوں سارے کا م کروا کرخود اپنا دفاع اور بندھ بنانے کا کام سکھا دیا تا کہ وہ ہمیشہ کسی کے جتاج ندر ہیں بلکہ اپنا کام خود کر لیا کریں۔

چھٹی نصیحت: بے نیازی اختیار کرنا۔

ا یک ذمہ دارشخص کا بے نیاز اور حرص ولا کچ سے دور رہنا بہت مؤثر ہوتا ہے، حریص اور لا کچی ہونا سخت بتاہ کن ہوتا ہے، پیار بے رسول ایک نے سچ فر مایا:

"مَا ذِئْبَانِ جَائِعَانِ أُرُسِلا فِي غَنَمٍ بِأَفُسَدَ لَهَا مِنُ حِرُصِ الْمَرُءِ عَلَى الْمَالِ وَالشَّرَفِ لِدِينِهِ"
"دو بھو کے بھیڑ یے جنہیں بکریوں کے رپوڑ میں چھوڑ دیا جائے اتنا نقصان نہیں پہنچا کیں گے جتنا نقصان آدمی کے مال وجاہ کی حرص اس کے دین کو پہنچاتی ہے "اسن ترمذی: ۲۳۷٦، صحیح]

یا جوج ماجوج سے پریشان حال قوم نے ذوالقرنین سے کہا کہ ہم آپ کیلئے ٹیکس اور لفافے کا انتظام کردیتے ہیں، آپ ایک دیوار بنادیں اور کہا کہ: میرے پاس اللّٰد کا دیا ہوا ہیں، آپ ایک دیوار بنادیں اور کہا کہ: میرے پاس اللّٰد کا دیا ہوا بہت کچھ ہے ہمیں آپ کے مال ودولت کی ضرورت نہیں ہے۔ مجبور اور پریشان حال لوگوں کو بلیک میل کرنا، مجبوری کا فائدہ اٹھانا ایک عام بات ہوگئ ہے، حالا نکہ اخلاق کا میزان یہی ہے، ذوالقرنین نے مظلوم اور پریشان قوم کا کام بھی اعلیٰ طور پر پورا کیا ہعلیم بھی دیا، دفاع کا طریقہ بھی سکھایا، وہ بھی بلا معاوضہ سبحان اللّٰد! کیا ہے نیازی اور کشادہ دلی ہے۔

تواضع: یہ بہت بنیادی نصیحت ہے، انسان کے پاس علم، مال یا منصب کی شکل میں جتنی نعمت بھی موجود ہے، یا جو کی گھر بھی کارنا ہے انجام دے رہا ہے، سب کواللہ کی رحمت سمجھے، اور اپنے دین ایمان پر قائم رہے، کبروغرور میں مبتلانہ ہو، اتنے فتو حات اور اتنامحکم اور مضبوط دیوار قائم کرنے کے بعد اسے اپنے رب کی رحمت اور فضل وکرم کہنا اور قیامت کے قیام اور اللہ کے وعدوں کا ذکر بہت بڑی بات ہے، کیونکہ یہاں معمولی عہدہ، منصب، کامیا بی ملنے کے بعد اکثر لوگ بیان ملنے کے بعد اکثر لوگ بین ظلم وسرکشی کی راہ اپنا لیتے ہیں۔

الله تعالی استقامت عطافر مائے۔ آمین

# کیا کلّی میں انگلیاں مسواک کے برابر ھیں؟

ابوالحبو بسيدانورشاه راشدي

آج ایک روایت دیکھنے کا اتفاق ہوا کہ وضو میں کلی کرتے ہوئے منہ میں انگلی پھیرنا مسواک کرنے کے برابر ہے۔ ہے۔ بعض احباب نے اسے' حسن' کہتے ہوئے نشر کیا ہے حالانکہ بیروایت ضعیف ومنکر ہے۔ اس حدیث کو امام ابن عدی (الکامل: اررا 194)، امام بیہ قی (سنن کبری: ارر۱۳۴) اور حافظ ابن حجر (المخیص الحبیر: اررا ۱۰۱۷) وغیرہ نے ضعیف قر اردیا ہے۔ ذیل میں اس روایت کی تفصیل پیش خدمت ہے:
میحدیث دوسندوں کے ساتھ مختلف کتب احادیث میں مروی ہے:

☆سنداول:

امام بيہ عقى رحمه الله فرماتے ہيں:

اخبرنا ابوسعد الماليني: اخبرنا ابو احمد بن عدى، حدثنا الساجى، قال: حدثني محمد بن موسى، ثنا عيسى بن شعيب، عن عبد الحكم القسملي عن أنس عن النبي -صلَّى الله عليه وسلَّم: قسال: تسجيزه من السواك الأصابع" [السنسن الحبرين: ١٣٤/١] السروايت مين السروايت مين الله عنه سروايت كرنے والے عبدالحكم القسملي شديد مجروح اورضعيف بين ــ امام بخاري اس كم تعلق فرماتے بين:

"منكر الحديث" [التاريخ الكبير،الضعفاء الصغير) (السنن الكبرى: ١٣٤/١]

٢\_ امام أبوحاتم الرازى فرماتے ہيں:

"هو منكر الحديث، ضعيف الحديث. قلت: يكتب حديثه؟ قال: زحفًا. [الحرح والتعديل ١٥٥٥، وم: ١٨٩]

سر امام أبونعيم الأصبها في فرماتي بين: "روى عن أنس نسخة منكرة؛ لا شيء "[الضعفاء:١٣٤] ٣- امام ابن حبان فرماتي بين:

"كان ممن يروى عن أنس ما ليس من حديثه، ولا أعلم له معه مشافهة، لا يحل كتابة

حديثه إلا على جهة التعجب"[المحروحين: ٢٥/١٤ ١، رقم: ٥٠]

۵۔ امام ابن عدی فرماتے ہیں:

"عامة أحاديثه مما لا يتابع عليه، وبعض متون ما يرويه مشاهير إلا أنه بالإسناد الذي يذكره عبدالحكم لعله لا يروى ذاك" [الكامل: ١٩٧١/٥]

دیکھیں! ائمکہ کی اس راوی پر کس قدر سخت جرحیں وارد ہیں کہ اس کی حدیث کسی کام کی نہیں رہتی، امام ابونعیم نے تو با قاعدہ نشان زد کرتے ہوئے کہا ہے کہ اس کی انس رضی اللہ عنہ سے بیان کردہ احادیث منا کیر ہیں، نیز امام بخاری نے اسے منکر الحدیث قرار دیا ہے اور اہل علم جانتے ہیں کہ ان الفاظ سے امام بخاری کی جرح شدیدتر ہوتی ہے کہ ان الفاظ سے متصف راوی کسی کام کا نہیں رہتا، مگر حافظ ابن حجر نے (التقریب: ص:۵۱۳) میں اسے صرف ضعیف کہنے پراکتفا کیا ہے۔ جبکہ بیراوی سخت ضعیف ہے، یعنی اس کی روایت قابل احتجاج تو در کنار، قابل متابعت واستشہاد بھی نہیں ہے۔

( میں بھی ایک عربی اہل علم نے مجلس الالوکہ میں عیسی بن شعیب راوی کے شاگر دھھ بن موسیٰ کے بارے میں بھی صراحت کی ہے کہ ابن حجر نے القریب میں اسے 'دلین' بعنی کمزور قرار دیا ہے ۔ لیکن مجھے اس سے اتفاق نہیں ، یعنی میر اوی کمزور یاضعیف نہیں ، بلکہ کم از کم صدوق درجہ کا راوی ہے ، اس راوی کی امام نسائی اور حافظ ذہبی نے توثیق کی ہے۔ میرے ناقص علم کے مطابق سوائے امام ابو داؤد کے اس پر کسی نے جرح نہیں کی ، لیکن ان کی جرح غیر مفسر ہونے کی وجہ سے مرجوح ہے ، اور بعید نہیں کہ امام صاحب نے عبد الحکم کے طریق سے مروی روایات کی وجہ سے انہیں ضعیف کہا ہو، جب کہ ان کا الزام عبد الحکم القسملی پر ہے ، محمد بن موسیٰ اس سے بری ہے ، لہذا اسے اس روایت کے ضعف میں شامل نہیں کیا جا سکتا۔

#### ☆سنددوتم:

اس روایت کا مرکزی راوی عبدالله بن المثنی ہے، جس سے تین رواۃ روایت کرتے ہیں:

(۱) عيسى بن شعيب (۲) خالد بن خداش (۳) عبدالله بن عمر الحمال \_

یہ تینوں روا ق عبداللہ بن المثنی سے روایت کرنے میں اختلاف کا شکار ہوگئے ہیں۔

عیسیٰ بن شعیب، ابن المثنی عن النصر بن انس عن ابیہ سے روایت کرتے ہیں، خالد بن خداش، عبداللہ بن المثنی الله نصاری، عن بعض اُبل بیتی، عن اُنس بن ما لک۔۔۔الخ سے روایت کرتے ہیں، جبکہ عبداللہ بن عمر الحمال، عبداللہ

بن المثنى عن ثمامة عن أنس \_\_\_الخ \_ سے روایت كرتے ہيں:

(۱) طریق عیسی بن شعیب

امام بیہقی فرماتے ہیں:

اخبرنا على بن احمد بن عبدان: اخبرنا احمد بن عبيد حدثنى ابو الضحاك بن ابى عاصم النبيل، حدثنا محمد بن موسلى ، عن عيسلى بن شعيب، ثنا ابن المثنى، عن النضر بن أنس، عن أبيه، قال :قال رسول الله صلى الله عليه و سلم ،الخ.

(٢) طريق خالد بن خداش

امام بیہقی فرماتے ہیں:

أخبرنا أبو الحسين بن بشران، حدثنا أبو جعفر الرزاز، حدثنا أحمد بن إسحاق بن صالح، ثنا خالد بن خداش، ثنا عبدالله بن المثنى الأنصارى، قال حدثنى بعض أهل بيتى، عن أنس بن مالك أن رجلاً من الأنصار من بنى عمرو بن عوف، قال: يا رسول الله، إنك رغبتنا فى السواك، فهل دون ذالك من شىء ؟ قال:أصبعاك سواك عند وضوئك، تمرهما على أسنانك، إنه لا عمل لمن لا نية له، ولا أجر لمن لا حسبة له"

(٣) طريق عبدالله بن عمر الحمال

امام بيہ چی فرماتے ہیں:

حدثنا الاستاذ إسماعيل بن أبى نصر الصابونى، حدثنا أبو محمد الحسن بن محمد المخلدى، ثنا محمد المخلدى، ثنا محمد بن حمدون بن خالد، ثنا أبو أمية الطرسوسى، ثنا عبدالله بن عمر الحمال، ثنا عبدالله بن المثنى، عن ثمامة، عن أنس قال:قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "الأصبع تجزى من السواك"

امام بیہ قی نے ان تینوں طرق میں سے خالد بن خداش کے طریق کو محفوظ باقی دونوں طرق (طریق عیسیٰ بن شعیب اور طریق عیسیٰ بن شعیب اور طریق عبر الحمال) کوغیر محفوظ بتلایا ہے۔[۹۳۰۱]

امام بیہق نے خالد بن خداش کے طریق کواس لئے محفوظ قرار دیا اوراسے ترجیح دی کہان کے مقابلے میں وہ ثقابت کے درجے میں اوپر ہیں، عیسیٰ بن شعیب اغلاط کا شکار ہوتے ہیں، اور یہاں ان کا وہم واضح ہور ہاہے کہ سطور بالا میں اس نے سنداول میں یہی روایت عبدالحکم القسملی سے بیان کی اور یہاں اس نے ابن المثنی سے بیان کی اور یہاں اس نے ابن المثنی سے بیان کی اور یہاں اس نے ابن المثنی سے بیان کی اور یہاں اس بیج المام بیہ قی اسی تناظر میں فرماتے ہیں: ''تھو د به عیسلی بالاسنا دین جمیعا''' کہ وہ ان دونوں (عبدالحکم القسملی عن انس اور ابن المثنی عن النظر بن انس) ''میں منظر د ہوگئے ہیں، رہے عبداللہ عرالحمال، تو اس کا ترجمہ تا اصل مجھے نہیں مل سکا اور نہ اس کی تو ثیق نظر آئی ہے، تا ہم علامہ البانی رحمہ اللہ اسے (بطور شک )عبداللہ بن عمر الحمل قرار دیتے ہیں جس کا ترجمہ بغیر جرح وتعدیل کے تاریخ بغداد: (۱۲۳۰) میں فدکور ہے، بہر حال ان میں سے جو بھی ہو، دونوں ہی غیر معروف ہیں، ایسے میں خالد بن خداش کا طریق محفوظ ہوجا تا ہے، اور وہ طریق خود عبداللہ بن المثنی کے ضعف (کہ وہ صدوق ہونے کے ساتھ ساتھ کثیر الغلط بھی ہے ۔ التقریب) اور جس سے وہ روایت کررہا ہے یعن ''بعض اہل البیت' اس کے مہم ہونے کی وجہ سے ضعف ڈکلیئر ہوجا تا ہے۔ اور اس سے ضعف اور این تیوں طرق میں سے سی ایک طریق کوتر جے نہ دینے پراصرار ہوتو بھریہ حدیث اضطراب کی وجہ سے ضعف والے میں میں سے سی ایک طریق کوتر جے نہ دینے پراصرار ہوتو بھریہ حدیث اضطراب کی وجہ سے ضعف طریق ہے۔

خلاصۂ کلام بیہ ہوا کہ بیہ حدیث دونوں اسانید کے ساتھ منگر وضعیف ہے، للہذا اسے حسن قرار دینا درست نہیں۔واللّٰداعلم

#### كيلكوليئر اسپيشلسك "انجينئر على مرزا"

( شيخ كفايت الله سنابلي هفظه الله كي ويثر يوكا خلاصه معمولي تبديلي اوراضا في كساته )

ابوسفيان بلالي

شخ کفایت الله سنابلی حفظہ الله کی ویڈیو کے واسطے سے علی مرزا کی ایک ویڈیو سننے کا اتفاق ہواجس میں اس شخص نے ایک عورت کی جانب سے وراثت کے ایک مسئلے کا جواب دیا ہے۔ اس نے ایک ویڈیو میں کہا ہے کہ (وراثت کا) مسئلہ مولوی کیا بتائے گا جس کوٹھیک سے کیلکو لیٹر بھی چلانا نہیں آتا' کیکن دوسری طرف وراثت سے متعلق خاتون کے سوال کا جواب دیتے ہوئے اس شخص نے قرآن وحدیث کی وہ دھجیاں اڑائی ہیں کہ الله کی پناہ! آپ بھی دیکھیں اور پڑھیں کہاں شخص نے کیا کیا غلطیاں کی ہیں اور خود کو کیسے" کیلکو لیٹر اسپیشلسٹ" ظاہر کررہا ہے۔

غلطی نمبر:ا۔ قرآن کی آیت سے غلط استدلال: مسئلہ بتاتے ہوئے بیشخص کہتا ہے کہ 'میت کی بیوی کومیت کے خطاص سے کہ کاس میں سے دوتھائی حصہ دویا تین بیٹیوں کے درمیان تقسیم ہوگا اور دلیل کے لئے سورۃ النساء کی آیت نمبراا کا حوالہ دیا۔

جَبَدِ حقیقت بیہ ہے کہ دویااس سے زائد بیٹیوں کو بیٹے کی عدم موجودگی میں پورے ترکے کا دونہائی حصه قرآن دینے کے لئے کہتا ہے:﴿ فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فَوُقَ اثْنَتَیْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثَا مَا تَرَکَ ﴿ 'دیعنی اگروہ بیٹیاں دویااس سے زائد ہیں توان کا حصہ دوثکث ہے جواس (میت) نے چھوڑا ہے ' النساء: ۱۱]

لیکن اس شخص نے سلف ہی نہیں بلکہ پوری امت سے الگ ہٹ کریہ کہا کہ دوبیٹیوں کو باقی بچے ہوئے مال میں سے حصہ یعنی دو تہائی مال دیا جائے گالیکن حقیقت اس کے برعکس ہے اور دویا اس سے زائد بیٹیوں کو بیٹوں کی عدم موجودگی میں پورے مال کا دو تہائی حصہ دیا جائے گا۔

غلطی نمبر: ۱۰ بخاری وسلم کی حدیث سے غلط استدلال: الشخص نے بخاری سلم کے نام پر بہت ہی گراہیاں پھیلائی ہیں چنانچہ یہاں اس مسئلے میں بھی اس خص نے بخاری وسلم یامنفق علیہ کا نام لے کر غلط استدلال کرتے ہوئے کہا کہ 'اب جوایک تہائی مال نج گیا ہے وہ اس میت کے بھیجے اور بھانجے کی طرف لوٹ جائے گا کیونکہ حدیث میں یہی مذکور ہے کہ سب کو دینے کے بعد جو باقی نج جائے وہ قریبی مردکا ہوگا اور یہاں اس مسئلے میں بھتیجہ اور بھانجہ دونوں قریبی ہیں لہذا دونوں کو دے دیا جائے گا۔ جبکہ حقیقت ہے ہے کہ اگر کوئی قریبی نہ ہوتو بھتیجے کوتو مال مل جائے گالیکن بھانج کوکسی بھی طور سے میت کا قریبی شار

نہیں کیا جائے گااور نہ ہی جیتیج کے ساتھ اس کو بقیہ مال میں حصہ ملے گا۔

غلطی نمبر: ۳- بھینجی طرح بھانج کوبھی عصبہ بنادینا: اپنی "کیلکو لیٹرا پیشلسٹی "کامظاہرہ کرتے ہوئے مزید شخص آ گے کہتا ہے یا سمجھانے کی کوشش کرتا ہے کہ جس طرح بھینچہ عصبہ بنتا ہے اسی طرح بھانچہ بھی میت کا عصبہ ثار کیا جائے گا اور دلیل کے طور پراس نے وہی "بخاری مسلم"کاراگ الاپا ہے کہ عوام کی نظروں میں جہاں سے اس کی دال بآ سانی گل جاتی ہے۔ جبکہ حقیقت بیہ ہے کہ ایساسلف میں سے کسی ایک نے بھی نہیں کہا ہے اور اس کی بید لیل استدلال کے طور پر درست جبکہ حقیقت بیہ ہے کہ ایساسلف میں سے کسی ایک نے بھی نہیں کہا ہے اور اس کی بید دلیل استدلال کے طور پر درست بی نہیں ہے ،عصبہ وہ بنتا ہے جو میت کے مذکر رشتے داروں کے سلسلے میں سے ہو۔ جیسا کہ اللہ کے نبی اللہ ہے نہیں گئی ہوگا ۔ ذکو " ' کہ اصحاب الفروض کو ان کا حق دے دواور جو نئی کے جائے وہ اس میت کے قربی مذکر رشتے دار کے لئے ہوگا " وصحیح البحادی: ۲۷۳۲

اور یہ بات معلوم ومشہور ہے کہ بھتیجہ تو میت کے قریبی مذکر رشتہ دار کے سلسلے کی ایک کڑی ہوتا ہے لیکن بھانجہ میت کے قریبی مذکر رشتہ دار کے سلسلے کانہیں ہوتا بلکہ وہ میت کے قریبی رشتہ دار بہن یعنی ایک مونث کی جانب سے رشتہ دار ہوتا ہے اور وہ کسی بھی طرح سے عصبہ یا اصحاب الفروض کی فہرست میں شامل نہیں کیا جاسکتا۔

غور کرنے کی بات: جس شخص کے علمی لیا قت کا بیرحال ہووہ علاء پرانگی اٹھانے کی جسارت کررہا ہے اور کہتا ہے کہ "
یہ سسکلہ مولوی کیا بتائے گا کہ اس کوتو کیلکو لیٹر بھی چلا نائبیں آتا' افسوں الی نہ بنیت اوراس کی پیروی کرنے والوں پر چیتے چلتے چلتے ایک بات بیر جان لیس کہ وراثت کے مسئلے میں مہارت حاصل کرنے کے لئے چار چیزوں کاعلم ہونا ضروری ہے: قرآن مجید کاعلم ، احادیث نبویہ کاعلم ، نسب و خاندان کاعلم اور حساب و ریاضی کاعلم اور ان چاروں میرانوں میں بیشخص بالکل کورا ہے، بیشخص قرآن بھی نہیں سمجھ سکتا جھی تو اس نے قرآن کی آیت سے غلطا ستدلال کیا، میدانوں میں بیشخص بالکل کورا ہے، بیشخص قرآن بھی نہیں سمجھ سکتا جھی تو اس نے بخاری و مسلم کی ایک واضح حدیث کا غلط مطلب نکال کر بیشخص احادیث رسول کا بھی علم نہیں رکھتا اسی لئے تو اس نے بخاری و مسلم کی ایک واضح حدیث کا غلط مطلب نکال کر بھانچہ کو بھی عصبہ کی فہرست میں داخل کر کے اسے بھینچ کے برابر کر دیا ، اس شخص کو خاندان اور رشتے داریوں کی بھی کھانچین ہے اور بھانچ کو بھی تھے کے برابر کر دیا ، اس شخص کو خاندان اور رشتے داریوں کی بھی کو حساب کا بھی علم نہیں ہے گرچہ اس کے نام کے ساتھ ''انجینٹر'' کالاحقہ لگا ہوا ہے اور اسی لئے اس کو ''باتی '' اور '' بھورا''

ایسے ہی اس کے اور کئی علمی غلطیوں کے نمونے ہیں جہاں اس شخص نے قرآن و حدیث کے نصوص سے غلط استدلال کر کے عوام الناس کو بہکانے کا کام انجام دیا اور برغم خود' کیلکو لیٹراسپیشلسٹ' بن بیٹیا۔ اللہ ہم سب کواس طرح کے فتنوں میں پڑنے سے محفوظ رکھے۔ آمین (دوسرى قبط)

## مالداروں کے لئے نفلی صدقہ کا حکم

#### فاروق عبدالله نراين بورى

اسی طرح علمائے متقدمین ومتأخرین کی ایک بہت بڑی جماعت نے مالداروں کے لئے اس نفلی صدقہ کے استعمال کو جائز کہا ہے۔ ذیل میں بعض فتاوے ملاحظہ فر مائیں:

الف - ابوالوليدالباجي فرماتے ہيں:

"أما صدقة التطوع فتعطى لكل أحد من غنى وفقير"

"جهال تك ففي صدقه كامسك بي تويه مالدار وفقيرسب كوديا جائكا" [المنتقى شرح المؤطا:٧٠٠٧]

ب- ابن حزم فرماتے ہیں:

"والصدقة للتطوع على الغنى جائزة وعلى الفقير"

'' مالدار کونفلی صدقه دینا جائز ہے اور فقیر کو بھی' [المحلی: ۲۲۸]

ج\_ ابوبكرعلاء الدين السمر قندي (ت، ۵۴ هر) فرماتے بين:

"أما صدقة التطوع فيجوز صرفها إلى الغنى وتحل له وتكون بمنزلة الهبة له"

''جہاں تک نفلی صدقہ کا معاملہ ہے تواسے مالدار کو دینا جائز ہے۔اور مالدار کے لئے وہ حلال بھی ہوگا،اور بیاس

ك لت بهدكي ما نند بوگا" [تحفة الفقهاء:ص: ٣٠١]

د- كاسانى فرماتے ہيں:

"وأما صدقة التطوع فيجوز صرفها إلى الغنى؛ لأنها تجرى مجرى الهبة"

"اور نقلى صدقة تواس مالداركودينا جائز ب، كيونكه بيهبه كقائم مقام بي وبدائع الصنائع: ٢٧/٢]

ح۔ابن قدامہ فرماتے ہیں:

"وكل من حرم صدقة الفرض من الأغنياء وقرابة المتصدق والكافر وغيرهم، يجوز دفع صدقة التطوع إليهم، ولهم أخذها"

''ہروہ شخص جن کے لئے فرض صدقہ حرام ہے جیسے مالدار،صدقہ کرنے والے کا قریبی رشتے دار، کا فروغیرہ

انہیں نفلی صدقہ دینا جائز ہے، اور ان کے لئے قبول کرنا بھی جائز ہے' [المغنی: ٤٩٢/٢]

و۔ ان کےعلاوہ بھی ابن عبدالبر،امام نووی اور حافظ ابن حجر رحمہم اللہ وغیرہم کے اقوال اوپر گزر چکے ہیں،اور اس طرح کے دیگر علاء کے فتاوے بہت ہیں۔اس کے بالمقابل خاکسار کو متقدمین یا متأخرین علاء میں سے کسی کا قول نہیں ملاجنہوں نے مالداروں کے لئے اس نفلی صدقہ کو ناجائز کہا ہو۔

البتة اس مسله میں بعض ایسےاشکالات ہیں جن سے کسی کو بیوہم یا غلط فہمی ہوسکتی ہے کہ مالداروں کے لئے نفلی صدقہ جائز نہیں۔ذیل میں ان اشکالات کا از الہ کیا جار ہاہے اور ان کامختصراً جائز ہیش کیا جار ہاہے۔

ا۔ صدقہ کے حقد ارنا دارمحتاج لوگ ہیں، نہ کہ اہل دولت وثروت۔ نبی اللہ نے فرمایا:

"تؤخذ من أغنياء هم فترد على فقراء هم"

جائزہ: اس حدیث میں جس صدقہ کا حقد ارفقراء ومساکین کو کہا گیا ہے وہ نفلی صدقہ نہیں ہے، بلکہ بالا تفاق فرض زکات ہے جو کہ اسلام کا ایک رکن ہے۔ جس کے لئے نصاب متعین ہے، اور جس کا کھانا مالداروں کے لئے بالا جماع جائز نہیں۔ یہ دراصل حدیث معاذ کا ایک ٹکڑا ہے، اور حدیث معاذ میں بالکل واضح ہے کہ آ پھالی گئڑا ہے، اور حدیث معاذ میں بالکل واضح ہے کہ آ پھالیہ نے انہیں ارکان اسلام کی تعلیم دی تھی اور اہل یمن کے مابین اس کی نشر واشاعت کا حکم دیا تھا۔

لہٰذاز کات کے مصرف میں واردشدہ حدیث سے نفلی صدقہ کا بھی مالداروں کے لئے حرام ہونے پراستدلال کرنا قطعاً صحیح نہیں۔

۲۔ ایک آدمی نے رات کی تاریکی میں ایک مالدار کوصدقہ دے دیا تو کہا گیا: "تصدق علی غنی" یہ تعجب اس بات کی دلیل ہے کہ وہ مستحق نہ تھا اسی لئے تواسے دینے پرا ظہار تعجب کیا گیا۔

حائزه:

الف مذکورہ جملہ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی قدر ہے طویل حدیث کا ایک مخضر کھڑا ہے۔ پوری حدیث اس طرح ہے: آپ آپ آپ آپ نے فرمایا: ''ایک شخص نے کہا: مجھے ضرور صدقہ دینا ہے، پس وہ اپنا صدقہ لے کر نکلا اور ایک چورکو اپنا صدقہ دے دیا، شخص فی تو لوگوں نے کہنا شروع کیا کہ آج کسی نے چورکو صدقہ دے دیا۔ اس شخص نے کہا: اے اللہ تمام تعریفیں تیرے ہی لئے ہیں۔ آج مجھے پھر ضرور صدقہ کرنا ہے۔ چنا نچہ وہ دوبارہ صدقہ لے کر نکلا اور ایک فاحشہ کے ہاتھ میں تھا دیا۔ جب ضبح ہوئی تو پھر چرچا ہوا کہ آج رات کسی نے فاحشہ عورت کو صدقہ دے دیا۔ اس شخص نے کہا: اے اللہ تمام تعریفیں تیرے ہی لئے ہیں، میں زانیہ کو صدقہ دے آیا۔ اچھا آج پھر صدقہ کروں گا، پھر شخص نے کہا: اے اللہ تمام تعریفیں تیرے ہی لئے ہیں، میں زانیہ کو صدقہ دے آیا۔ اچھا آج پھر صدقہ کروں گا، پھر

اپناصدقہ لے کر نکلا اور ایک مالدار کے ہاتھ میں دے آیا۔ صبح پھرلوگوں نے کہنا شروع کیا کہ آج کسی نے ایک مالدارکو اپناصدقہ دے دیا ہے۔ اس شخص نے کہا: اے اللہ تمام تعریفیں تیرے ہی لئے ہیں، میں چور، زائیہ اور مالدارکو اپناصدقہ دے آیا۔ اسے کہا گیا: تم نے جو چور کوصدقہ دیا ہے ہوسکتا ہے اس سے وہ چوری سے رک جائے۔ زائیہ ہو سکتا ہے زنا سے رک جائے، اور مالدار ہوسکتا ہے عبرت پکڑے اور اللہ تعالیٰ نے جواسے مال دیا ہے اس سے خرچ کرنے گئے۔ [صحیح بحاری: ۱۲۲۱، وصحیح مسلم: ۱۰۲۲]

یہاں صدقہ کرنے والے نے تین لوگوں کواپنے صدقے کا مال دیا اور نتیوں پراظہار تعجب کیا گیا۔سوال ہے ہے کہ بیاظہار تعجب کیاحرمت کی دلیل ہے؟

اگراہے حرمت کی دلیل مان لیا جائے تو چوراور زانیہ کوصد قد کا مال دینا بھی حرام قرار پائے گا حالانکہ اس کا کوئی قائل نہیں۔

علامهابن بطال المالكي رحمه الله (متوفى ٢٩٨٥ هـ) فرماتي بين:

"أما الصدقة على السارق والزانية، فإن العلماء متفقون أنهما إن كانا فقيرين فهما ممن تجوز له الزكاة"

''جہاں تک چوراورزانیہ کوصدقہ دینے کا مسلہ ہے تو علماءاس بات پر شفق ہیں کہا گر دونوں فقیر ہوں تو ان کے لئے زکو ة جائز ہے' [شرح صحیح البحاری لابن بطال:٤٢٣/٣]

اوراسی طرح کااتفاق ابن الملقن نے بھی اپنی تھے بخاری کی شرح میں نقل کیا ہے۔ دیکھیں:[التـــوضیــــے

لہذااس حدیث میں اس بات کی دلیل نہیں ہے کہ مالدار کوصدقہ کا مال دینا حرام ہے۔ ہاں زیادہ سے زیادہ اس کاسیاق خلاف اولیٰ کی طرف اشارہ کرتا ہے۔

ب۔ اگرکوئی اس سے مالدار کونفلی صدقہ دینے کی حرمت پر استدلال کرنا بھی چاہے پھر بھی اس کا بیاستدلال صحیح نہ ہوگا کیونکہ بیحدیث نفلی صدقہ کے سلسلے میں نہیں ہے، بلکہ اس میں واجب صدقہ کی بات کی گئی ہے۔ اور واجب صدقہ کا مالدار کے لئے حرام ہونے پر کوئی کلام نہیں۔ (بیالگ بات ہے کہ خصوصی طور پر اس حدیث کا سیاق حرمت پر دلالت نہیں کرتا ، اس کی حرمت کے دلائل دوسرے ہیں ، بیحدیث نہیں۔) جواس حدیث کوفلی صدقہ پر محمول کرتے ہیں ان پر ددکرتے ہوئے علامہ ابن الملقن رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

"وزعم بعضهم أن هذا كان في صدقة التطوع"

"بعض او گول كا كمان ہے كه بيروا قعم فلى صدقے كاتھا" [التوضيح: ٢١١١٠]

دیگرشار حین نے بھی اسے واجب صدقہ پرمحمول کرتے ہوئے یہ بحث کی ہے کہ فرض زکات اگر کسی غیر مستحق کو دے دی جائے تو وہ زکات دینے والے کی طرف سے کافی ہوگا یانہیں۔لہذا اس سے نفلی صدقہ پر استدلال بالکل درست نہیں۔واللہ اعلم۔

سر الله تعالى نے واضح طور سے صدقه كومسكينوں كاہى حق قرار ديا ہے۔فرمايا:

"إن تبدو الصدقات فنعما هي وإن تخفوها وتؤتوها الفقراء فهو خير لكم"،اوراس مين نفلي صدقه كي بات كي كل بعد

جائزہ: اس آیت میں بھی مالداروں کو فعلی صدقہ دینے کے عدم جواز پر کوئی دلیل نہیں ہے۔اس میں افضل مصرف کی طرف رہنمائی ہے بس ،اس سے زیادہ کچھ نہیں۔اوراس میں کوئی شک نہیں کہ اپنا نفلی صدقہ کسی فقیراور مختاج کودینا کسی مالدار کودینے کی بنسبت زیادہ بہتر ہے۔

امام نو وي رحمه الله فرمات بين:

"تَحِلُّ صَـدَقَةُ التَّـطَـوُّعِ لِللَّاغُنِيَاء ِ بِلَا خِلَافٍ فَيَجُوزُ دَفُعُهَا إلَيْهِمُ وَيُثَابُ دَافِعُهَا عَلَيْهَا وَلَكِنَّ الْمُحْتَاجَ أَفْضَلُ"

"مالداروں کے لئے بلااختلاف نفلی صدقہ حلال ہے، لہذاانہیں نفلی صدقہ دینا جائز ہے، اور دینے والا ثواب کا حقد ارہوگا، کین حاجت مندکودینا بہتر ہے "والمحموع شرح المهذب: ٣٩/٦]

٣ - صدقه اور مرييم من فرق كيا كيا ج: "هو عليها صدقة ولنا هدية"

جائزہ: اس حدیث میں جس صدقہ کی بات کی گئی ہے وہ فلی صدقہ نہیں، بلکہ اس سے مرادز کات ہے، کیونکہ آپ مالیقہ اور آپ کے آل پرز کات حرام تھی ، فلی صدقہ نہیں۔

مديث:"لا تحل الصدقة لآل محمد"

''آل محمد کے لئے صدقہ حلال نہیں'' کی شرح کرتے ہوئے ابن قاسم المالکی فرماتے ہیں:

"ذالك في الزكاة المفروضة"

" يَرَكُم فَرض صدقه كاتٍ "ويكيس: [الجامع لمسائل المدونه لابي بكريونس التميمي: ١٣٥/٢٤]

ابن القطان الفاسي رحمه الله فرماتے ہيں:

"وأجمعوا أن صدقة التطوع حلال لبنى هاشم جد محمد صلى الله عليه وسلم إلا أحمد بن محمد الأزدى فإنه منع من ذالك"

''علماء کااس بات پراجماع ہے کنفلی صدقہ بنی ہاشم (جو کہ محیقاتیہ کے جدامجد ہیں) کے لئے حلال ہے، صرف احمد بن محمدالاز دی نے اس سے منع کیا ہے، اور کسی نے نہیں' [الاقناع فی مسائل الاجماع: ۲۲٥/۱] اورامام شافعی رحمہ اللّٰد فرماتے ہیں:

"لَا يَحُرُمُ عَلَى آلِ مُحَمَّدٍ صَدَقَةُ التَّطَوُّعِ إِنَّمَا يَحُرُمُ عَلَيْهِمُ الصَّدَقَةُ الْمَفُرُوضَةُ"
"آلمِ رِنْفَى صدقة حرام نهيں ،ان رِصرف فرض صدقة حرام ہے۔

آ گے فرماتے ہیں:

"وَتَصَدَّقَ عَلِيٌّ وَفَاطِمَةُ عَلَى بَنِي هَاشِمٍ وَبَنِي الْمُطَّلِبِ بِأَمُوالِهِمَا، وَذَالِكَ أَنَّ هَذَا تَطُوُّعُ، وَقَبِلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْهَدِيَّةَ مِنُ صَدَقَةٍ تُصُدِّقَ بِهَا عَلَى بَرِيرَةَ، وَذَالِكَ أَنَّهَا مِنُ بَرِيرَةَ تَطُوُّعٌ لَا صَدَقَة"

''علی اور فاطمہ نے بنی ہاشم اور بنی مطلب پر اپنا مال صدقہ کیا کیونکہ بیفلی تھا۔ اور نبی اللہ نے بریرہ کا وہ ہدیہ قبول کیا جو ان پر صدقہ کیا گیا تھا، اس لئے کہ یہ بریرہ کی طرف سے نفلی (صدقہ ) تھا، (فرض) صدقہ نہ تھا' [الام: ۸۸/۲]

دوسری بات: اگراس حدیث میں موجود لفظ ''صدقہ'' کونفی صدقہ پرمحمول کیا جائے پھر بھی آپ اللیہ پرقیاس کرتے ہوئے دوسرے مالدارامتوں کے قق میں نفلی صدقہ کا استعمال ناجائز نہ ہوگا۔ کیونکہ اس باب میں آپ اللیہ اور آپ کے آل پر دوسروں کو قیاس کرنا سیح نہیں۔ اگر آل محمد میں کوئی زکات جمع کرنے والا ہو پھر بھی بطور اجرت زکات سے ان کے لئے پچھ لینا جائز نہیں۔ جیسے کہ آپ آپ فیلے نظام ابورا فع کو اس سے منع کیا تھا۔ (اسے امام ترفدی (حدیث نمبر: ۲۵۱۲) وغیرہ نے بسند سیح کے روایت کی ہے، اور شخ البانی رحمہ اللہ نے ارواء الخلیل (حدیث نمبر: ۸۸۰) میں اسے سیح کہا ہے۔)

جب كدوسر عالدارول ك لئ اس صورت مين بيجائز ب، الله تعالى كارشاد ب: ٩٠ هـ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا ﴾ [التوبه: ٦٠]

لہذااگراسے فلی صدقہ پر بھی محمول کیا جائے پھر بھی میر حدیث مالدارامتوں کے تن میں نفلی صدقہ کے عدم جواز کے لئے دلیل نہ ہوگی۔ زیادہ سے زیادہ میر حدیث اس بات کی دلیل ہوگی کہ اہل بیت کے لئے نفلی صدقہ بھی جائز ہیں جسے کہ بعض علما کا کہنا ہے، جب کہ اکثر و بیشتر علماء کی رائے میہ ہے کہ اہل بیت کے لئے صرف زکات ناجائز ہے، نفلی صدقہ نہیں، بلکہ ابن القطان الفاسی نے تواس پراجماع کا دعویٰ کیا ہے جسیا کہ گزرا۔

۵۔ صدقہ کے لغوی معنیٰ میں مسکین شامل ہے، یعنی پیمسکینوں کے لئے ہی ہے، اس میں مالدار شامل نہیں ہیں۔ جائزہ: شروع میں بیان کیا گیا ہے کہ صدقہ کا اطلاق بھی عمومی معنیٰ میں ہوتا ہے جس میں امیر وغریب کا کوئی فرق نہیں ، اور بھی خصوصی معنیٰ میں ، اور خصوصی معنیٰ میں بھی ہی ہی واجب صدقہ کے لئے استعمال ہوتا ہے جو مسکینوں کے لئے ہے، اور بھی نفلی صدقہ کے لئے جس میں امیر وفقیر سب شامل ہوتے ہیں۔

صدقہ کے لغوی معنی میں مسکین کا شامل ہوناان کے لئے حصر کی دلیل نہیں، بلکہ شریعت نے اس لغوی معنی کا کس جگہ کتنااعتبار کیا ہے میہ مارے لئے دلیل ہے۔اوراو پر دلائل سے بیان کیا گیا ہے نفلی صدقہ کے باب میں شریعت نے کہیں پراسے مسکین کے لئے خاص نہیں کیا ہے، یا بالفاظ دیگرامراء کے لئے ناجا تر نہیں کہا ہے،اس لئے اس لغوی معنی سے استدلال کرتے ہوئے فلی صدقہ کوامراء کے لئے ناجا تر نہیں کہا جاسکتا۔

٢ - صريث: "لا حظ فيها لغنى ولا لقوى مكتسب"

اورحديث: "لَا تحل الصَّدَقَة لَغَنِيّ، وَلَا لذِي مرّة سوى"

جائزه: ال حدیث میں بھی لفظ' فیہا''یالفظ' صدقہ'' سے مرا دفعلی صدقہ نہیں، بلکہ زکات ہے۔ امام طبری رحمہ الله فرماتے ہیں:

"التطوع من الصدقات لم يدخل في معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم: لا تحل الصدقة لغني، ولا لذى مرة سوى، وأن ذالك إنما عنى به الصدقة المفروضة التي فرضها الله في أموال الأغنياء لأهل سهمات الصدقة في بعض الأحوال"

' ونفلی صدقے رسول اللہ واللہ علیہ کے اس قول : کسی مالداریا طاقتور مضبوط خص کے لئے صدقہ حلال نہیں میں داخل نہیں ہوں گے۔ اس لئے کہ اس سے مراد فرض صدقہ ہے جسے اللہ تعالیٰ نے مالداروں کے مال میں بعض حالتوں میں اہل سہام کے لئے فرض کیا ہے' [تھذیب الآثار۔ الحزء المفقود: ص:٤١٣] اور علامہ ابن حزم رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

"هـذا الـخبـر وكـل مـا جاء بهذا اللفظ فإنما هو على الصدقة المفروضة التي حرمت على الأغنياء "

" بیحدیث اور ہروہ حدیث جوان الفاظ سے مروی ہواس سے مراد فرض صدقہ ہے جو کہ مالداروں پرحرام ہے '[المحلی: ۲۰/۸]

اورابن عبدالبررحمه الله فرمات بين:

"وقوله: لا تحل الصدقة لغنى إلا لخمسة يريد الصدقة المفروضة، وأما التطوع فغير محرمة على أحد غير من ذكرنا على حسب ما وصفنا في هذا الباب، إلا أن التنزه عنها حسن، وقبولها من غير مسئلة لا بأس به، ومسئلتها غير جائرة إلا لمن لم يجد بدًا"

''حدیث کالفظ:''مالدار کے لئے صدقہ حلال نہیں سوائے پانچ لوگوں کے 'سے مرادفرض صدقہ ہے۔ جہاں تک نفلی صدقہ کی بات ہے تو وہ کسی پرحرام نہیں سوائے ان کے جن کا تذکرہ اس باب میں گزرالینی بنو ہاشم کا مسئلہ، ہاں اس سے بچنا بہتر ہے۔اور بغیر مانگے قبول کرنے میں کوئی حرج نہیں۔اور مانگنا جائز نہیں سوائے ان لوگوں کے جن کے لئے مانگنا ضروری ہو' آلتہ مهید : ۲۰۰۰

اورابن قاسم العاصمي فرماتے ہيں:

"(قال صلى الله عليه وسلم: لا تحل الصدقة) أى الزكاة المفروضة (لغنى) اجماعا"

"آ بِ الله بِهِ اللهِ فَيْ مايا: صدقه حلال نهيس يعنى فرض زكات جوكه مالدارك لئے بالا جماع حلال نهيس والاحكام الا شرح اصول الاحكام لابن قاسم: ١٨٨/٢]

ان تمام مٰدکورہ دلائل اورعلمائے کرام کے نہم سے بیہ بات بالکل واضح ہوجاتی ہے کہ مالداروں کے لئے نفلی صدقہ کا استعمال بلا شبہ جائز ہے۔

هذا ما ظهر لي والعلم عند الله، فهو اعلم، وعلمه اتم واحكم.





## اسلامی عورتوں سے خطاب!

حافظ ليل الرحمٰن سنابلي

اسلامی ماؤں اور بہنو! کیا آپ کومعلوم ہے کہ آپ کون ہیں؟ آپ کا مقام کیا ہے؟ آپ قدر ومنزلت کی کس بلندی پر ہیں اور اسلام نے آپ کو کیا اختیارات دیئے ہیں؟ آئیں! میں آپ کوان سارے سوالوں کے جواب دیتا ہوں۔

آپاللہ کی قدرت کا ایک انمول شاہ کار ہیں، آپ کے وجود سے ہی دنیا میں حسن ہے، آپ کی بقائی نسل انسانی کی بقائی۔ کی بقائی فدرت کا ایک انمول شاہ کار ہیں، آپ کے وجود سے ہی دنیا میں کوئی اہمیت اور حیثیت نہیں تھی۔ عرب کے لوگ آپ کی بیدائش کے ساتھ ہی آپ کوزندہ فن کر دیتے تھے اور دیگر مذاہب کے لوگوں کے یہاں بھی آپ کی کوئی اہمیت نہی ، آپ میراث سے محروم تھیں، آپ کو کام کاح کرنے والی اور شوہر کی خدمت کرنے والی ہی سمجھا جاتا تھا بلکہ آپ کے تعلق سے تو ان کے یہاں بھی تاپ کی اہمیت اور حیثیت کو تعلق سے تو ان کے یہاں یہ تصور بھی تھا کہ عورت پیر کی جوتی ہے۔ مگر مذہب اسلام نے آپ کی اہمیت اور حیثیت کو ثابت کیا اور دنیا کو آپ کے حقوق سے آگاہ کیا اور آپ کوفرش سے عرش تک پہنچا دیا اسی لئے اللہ اور اس کے رسول عالیہ سے مشلم کی نگاہ میں آپ مختلف روپ اور حیثیت میں مختلف مقام رکھتی ہیں۔

آ پاگرایک بیٹی ہیں تواپے والدین کو جنت میں لے جانے کا ذریعہ اور جہنم سے آٹ بنتی ہیں، آپ اگرایک بہن ہیں تواپے بہن ہوا گروقت نے آپ کومہلت دی توایک دن کسی کی بین تواپے بہن ہوا گروقت نے آپ کومہلت دی توایک دن کسی کی زوجیت میں آگر آپ ایک مبارک رشتے کے وجود میں آنے کا ذریعہ بنتی ہیں اور آپ اپ شوہر کی زندگی میں سکون اور مودت و محبت بھر کر اسے اپنی بہترین رفاقت سے اپنا اسیر بنالیتی ہیں، ساتھ ہی اگر آپ باعزت اور صالحہ ہیں تو شریعت اسلامیہ نے آپ کوالی صورت میں دنیا کی سب سے بہترین متاع قرار دیا ہے، بیوی بن جانے کے بعد اب اگر رب آپ برمہر بان ہو کر آپ کوکوئی تحفیہ عطاکر تا ہے تو مال بنتے ہی جنت آپ کے قدمول تلے آجاتی ہے اور آپ رشتہ داری کی اور نجی چوٹی پر پہنچ جاتی ہیں غرض ہی کہ آپ ہر دوپ میں مبارک اور انمول ہیں ۔ کیا آپ کو معلوم ہے کہ رشتہ داری کی اور نہول ہیں جو آپ بی مطامن بن سکتی ہے، آپ وہ کام بھی کر سکتی ہیں جو آسیملیہ السلام نے کیا تھا، آپ کی صالحت پوری نسل کی صالحیت کی ضامن بن سکتی ہے، آپ وہ کام بھی کر سکتی ہیں جو آسیملیہ السلام نے کیا تھا، آپ امال عاکن شرضی اللہ عنہا کو اپنارول ماڈل بنا کر معاشر بے کی اصلاح میں کار ہائے نمایاں انجام دے سکتی ہیں۔ آپ وہ کام بھی کر سکتی ہیں جو آسیملیہ السلام دے کیا تھا، آپ امال عاکن شرضی اللہ عنہا کو اپنارول ماڈل بنا کر معاشر بے کی اصلاح میں کار ہائے نمایاں انجام دے سکتی ہیں۔ آپ وہ کام بھی کر سکتی ہیں جو آسیملیہ کار بائے نمایاں انجام دے سکتی ہیں۔

کس نے آپ سے کہ دیا کہ صنف نازک معاشر ہے میں اپنی صلاحیتیں ظاہز نہیں کر سکتی ہے، بلا شبہ آپ اپنافن دکھا سکتی ہیں لیکن اسلامی حدود وقیو دکوا پنا کر، آپ کو پر دے کی تعلیم دی گئی ہے آپ پر دے کولا زم پکڑیں، مردوں کے شانہ بیٹا نہ چلنے کی کوشش نہ کریں، کسی اجنبی سے اگر بھی بات کرنے کی ضرورت پڑجائے تو اپنی آواز میں لچک اور نرمی پیدا نہ کریں، باہر نکلتے وقت پر فیوم، خوشبو، گھنگھ واور گھنگی چوڑیوں کا استعال نہ کریں کیونکہ آپ ایک عورت ہیں اورعورت جب ان ساری چیزوں کے ساتھ باہر نکلتی ہے تو شیطان لوگوں کی نظروں میں اسے مزید بنا سنوار کر پیش کرتا ہے، غیر محرم جب ان ساری چیزوں کے ساتھ باہر نکتی ہے تو شیطان لوگوں کی نظروں میں اسے مزید بنا سنوار کر پیش کرتا ہے، غیر محرم سے تھی المقدور پر دہ کریں، اپنی عزت و آبرو نیز اپنے خاندان کی عزت پر آپ اپنی کسی اداو حرکت سے کیچڑ اچھلنے کا موقع نہ دیں۔ آپ کے لئے بیاسلامی حدود وقیو دخود آپ کی اور ساج و معاشرہ کی بہتری اور اسے فحاشی و بدکاری سے بچانے کے لئے ہیں۔

ہونا تو بہ چاہئے کہ آپ اپنی اہمیت اور مقام کو سمجھتے ہوئے ان تعلیمات کو لازم پکڑیں گر آپ نے آپی اہمیت کو نہیں سمجھا یا پھر شاید ہجھ کر بھی سمجھنے کی کوشش نہیں کی ، مغربی تہذیب کو آپ نے گلے لگالیا، آپ نے آسیہ، خدیجہ، عائشہ اور فاطمہ کے نہج پر چلنے کی بجائے خود کو نوح ولوط علیما السلام کی بیویوں کے راستے پر ڈال دیا، مردوں کے شانہ بشانہ چلنے کو آپ نے اپنا حق سمجھا، پردہ بھی آپ نے خود سے دور کر دیا، شاپنگ سینٹرس اور مالس میں مردوں کے روبروا پئے آپ کو پیش کر کے آپ نے اسے اپنے لئے افخر کی بات قرار دیا، دو کا نوں سے لے کرٹرین اور ہوائی جہاز میں اجنبیوں کی خدمت کر کے بچھ پیسے کما لینے کو ہی آپ نے اپنے افخار اور عزت کا ذریعہ سمجھ لیا، سیریل اور ڈراموں کی آپ فدمت کر کے بچھ پیسے کما لینے کو ہی آپ نے اپنے اپنے افخار اور عزت کا ذریعہ سمجھ لیا، سیریل اور ڈراموں کی آپ دلدادہ ہو گئیں، شوہر سے جھگڑ نا شروع کر دیا، بچوں کی اسلامی تربیت سے ہاتھ اٹھا کر آپ نے اسے سی آیا یا دامیہ والے کر دیا۔ اب آپ ہی بتا کیں کیا آپ کے لئے آپ کا وہ مقام اب بھی باقی ہے جو اسلام نے آپ کو دیا ہے یا خود آپ نے اپنے اپنے اپنے بی ہاتھوں اپنے پیر پر کلہاڑی مار لی ہے؟

ماؤں اور بہنو! نسلیس برباد ہور ہی ہیں، بچے برے راستے پر جارہے ہیں، آپ کے معصوم اور ہونہار بچوں کا مستقبل شیطان نماانسان اپنی سازشوں سے خراب کررہے ہیں اور بیہ حقیقت ہے کہ نسلوں کی اصلاح آپ کے ہاتھوں میں ہے اللہ واسطے انہیں برباد ہونے سے بچالو۔ خود کی اہمیت کو بھھواور اپنی دینی ودنیاوی ذمہ داریوں کوا داکر و پھر دیکھو کہ دنیا کس طرح آپ کی عزت کرتی ہے اور آپ کوس آ تکھوں پر بٹھاتی ہے۔

اللہ آپ کواپنی ذمہ داریاں اداکرنے کی توفیق دے اور آپ سب کی حفاظت فرمائے۔ آپین

## معترديني صحافت كاايك معترنام

# مابهامرابل السنة



多多多

LET LET LET L. L. L.

ràn ràn ràn LOU LOU LOU 10.0 C. 1 10.0

L. L. L. 血血血

u,u u,u u,u L. L.

Lor Lor Lor Lu Lu Lu

LAY LAY LA 

血血血 LOU LOU LOU

LA LA LA

心心心 uon uon uon

L. L. L. 

1,1 1,1 1,1

- فنهم سلف کی روشنی میں کتاب وسنت کی دعوت
- عقدی منهجی مسائل میں مسلک سلف صحابہ و تا بعین کا احیاء وتر و تیج
- ساج میں تھیلے شرک و بدعات اور بدعقید گیوں پرایک کاری ضرب
  - اختلافی مسائل پرمدل تجزیات
  - علوم الحديث يرمعياري مضامين
  - صحیح احادیث کی اشاعت اورضعیف احادیث کی نشاند ہی
  - شریعت کے جملہ علوم وفنون کے اصول وضوابط پرشخقیقی مقالات
    - تزكية فس اوراصلاح قلب كومهميز دينے والى تحريريں
      - موجوده مسائل وحالات پرشرعی فکری تجزیات

بے پناہ گہرائی،انو کھے اسالیب، سنجیدہ افکار،معیاری مقالات اور مججی توضیحات ایک مکمل تحقیقی کورس پڑھنے کے لئے آج ہی ممبر بنیں۔



8080807836, 8291063765

Date Of Publication: 1st Of Every Month

RNI No.: MAHURD/2011/49422/Postal Registration No.: MCE/281/2019-21

Posted On 4th And 5th Of Every Previous Month





**Book Post**